

# الشيطان والإنسان

محمد متولى الشعراوي

رئيس مجلس الإدارة :

إبراهيمسعده

بسر مد به دا بعدار هیم به بسد مد به دان مدار هیم دان مدان در مدان و به مدان به مدان و به مدان به مدان به مدان و به

محمرترلي (ثواوى

الاخسراج الفنى عبد الكريم محمود الغلاف بريشة الفنسان ؛ سيد عبدالفتاح

# الفصل الأول



#### من هو الشيطان ؟

سؤال طالما دار فی عقولنا . . دون ان نجد له جوابا . . إن الشيطان غيب عنا . . يرانا ولا نراه . . يهمس فی آذاننا ويوسوس لنا دون ان نعرف اين هو . . ولا ماذا يفعل . . ولذلك يبقى السؤال . . من هو

#### الشيطان ؟

الله سبحانه وتعالى رحمة منه بعقولنا أعلمنا من هو الشيطان . وماهى قصة عداوته للإنسان . وكيف نشأت . وكيف نواجهه ونتغلب عليه وعلى كل القوى الخفية والظاهرة في الكون . .

الله تبارك وتعالى يأمرنا ان نستعيذ به . . ذلك لأن الله جل جلاله . . قاهر فوق كل خلقه . . المؤمن منهم والكافر . . والطائع منهم والعاصى ، والذى له اختيار ، والمقهور على الطاعة . . كل هؤلاء مقهورون لله سبحانه وتعالى . . فلا شيء فى كون الله يخرج عن امره . . ولاشىء فى كون الله يخرج عن امره . . ولاشىء فى كون الله يخرج عن مشيئته . . ولذلك يقول سبحانه وتعالى :

# ﴿ وَهُوَ الْقُنَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِمِ وَهُوَ الْحَكِيمُ الْخَيِيرُ ﴾

(الآية ١٨ سورة الانعام)

الله سبحانه وتعالى . . لايخرج شيء فى كونه عن مراده الفعلى ، ولكن يخرج الذين اعطاهم الحق جل جلاله الاختيار عن مراده الشرعى . . أو منهجه فى إفعل ولا تفعل . . وهم يخرجون عن هذا المنهج باختيار الله سبحانه وتعالى . . لأنه

جل جلاله . . هو الذي خلقهم قادرين على الطاعة . . وقادرين على المعصية . . ولو أنه تبارك وتعالى . . أراد أن يخلقهم مقهورين على الطاعة لفعل . . وهذا المعنى تجده في قول الحق تبارك وتعالى :

﴿ لَعَلَّكَ بَاخِيُّ نَفْسَكَ أَلَّا يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ إِن نَشَأْ نُمَزِّلُ عَلَيْهِ مِينَ ٱلسَّمَاءِءَ إِيَّةً فَظُلَّتُ أَعْنَافُهُمْ لَمَا خَضِعِينَ ﴾ ( الايتان ٢ ، ٤ سورة الشعراء )

وهذه الآية خطاب لرسول الله صلى الله عليه وسلم . . الذي كان يحز في نفسه . . أن هناك من يرفضون الإيمان ، وكان هذا الحزن والأسي . . لأنه كان صلى الله عليه وسلم . . يعرف ماينتظرهم في الآخرة . . من عداب مهين خالد باق . . ولذلك ولأنه رحمة للعالمين.. كان يريد أن ينقذهم . . من المصير الذي ينتظرهم .

الله سبحانه وتعالى يخبره هنا بأن هؤلاء وإن خرجوا عن مراد الله الشرعى الذي أراده لهم بالإيمان به ، واتباع منهجه ، فإنهم لم يخرجوا عن مراد الله الفعلى . . لأن الله جل جلاله إن شاء جعلهم جميعا مقهورين على الطاعة . . ولكن الله سبحانه وتعالى . . أراد لهم أن يكونوا مختارين . . في أن يؤمنوا أولا يؤمنوا . . يطيعوا أو يعصوا . . فأعطاهم الإختيار في أن يفعلوا أو لايفعلوا . . هذا الاختيار نابع عن إرادة الله سبحانه وتعالى . . ولولا تلك الإرادة ماكان هؤلاء مختارين في أن يطيعوا أو أن يعصوا . . إذن فلا شيء في كون الله يخرج عن إرادة الله سبحانه وتعالى .



اننا قبل أن نمضى . . لابد أن نبين الفرق بين وصف الشيطان . . وبين الشيطان نفسه . . الشيطان كوصف عام معناه كل من يبعد الناس عن طاعة الله وعن منطق الحق ، وكل من يغرى بالمعصية ، ويحاول أن يدفع الإنسان إلى الشر . . كل واحد من هؤلاء هو شيطان . .

ويجب أن نعلم ان هناك شياطين من الجن . . وشياطين من الخن . . وشياطين من الانس . . يجمعهم وصف واحد ، كما يجمعهم الاتحاد في المهمة التي هي نشر المعصية والافساد في الأرض . . شياطين الجن هم العصاة من الجن الذين يصدون عن الحق ويدعون إلى الكفر ، وشياطين الإنس يقومون بنفس المهمة . .

إذن فاللفظ هنا وصف لمهمة معينة . . وليس إشارة إلى شخص باسمه ، فكل من دعا إلى الكفر والشرك والعصيان . . هو شيطان .

أما ابليس فهو - شيطان - من الجن . . وكانت له منزلة عالية . . حتى قيل انه كان يعيش مع الملائكة . . ابليس هذا هو خلق من خلق الله ، ولكنه يختلف عن الملائكة في انه خلق مختارا . . وهو لايستطيع ان يتمرد على (أمر) الله وإن أعطى

حق الاختيار ، وانما يستطيع بما له من اختيار . . ان يتمرد على ( الطاعة ) لهذا كان خروج ابليس عن طاعة الله . . ليس تمردا على أمر الله . . ولكنه عدم طاعة الله بمشيئة الله سبحانه وتعالى التي شاءت أن يخلقه مختارا . . قادرا على الطاعة . . وقادرا على المعصية .

هذه المشيئة هي التي نفذ منها إبليس . وينفذ منها كل عاص بعدم طاعة الله . وهذه نقطة لابد ان نفهمها . قبل أن نفضي في الحديث عن الانسان والشيطان . فلاشيء في كون الله سبحانه وتعالى . يتمرد على أمر الله ، ولكن الله خلق خلقا مقهورين على الطاعة (هم الملائكة) . وخلقا نجتارين في أن يطيعوا أو يعصوا (الانس والجن) ومن خلال هذه الارادة . إرادة الله سبحانه وتعالى في أن يخلق خلقا قادرين على الطاعة ، وقادرين على المعصية . . جاءت المعصية على الأرض .

على أن هناك حديثا طويلا عن معصية أبليس . . بعضهم يقول كيف يحاسب إبليس لأنه رفض أن يسجد لغير الله ؟ . . والله أمر أبليس أن يسجد لأدم . . وإبليس رفض أن يسجد لغير الله .

الذين يشيعون هذا الكلام . . من الملحدين وغيرهم . . نقول لهم إنكم لم تفهموا معنى العبادة . . فالعبادة هي إطاعة المخلوق لأوامر خالقه . . ومن هنا فإننا عندما يقول الله سبحانه وتعالى لنا أن نصلى خمس مرات في اليوم . . فالصلاة

هنا تكون عبادة وطاعة لله . . وكذلك الزكاة . . وكذلك الصوم . . وكذلك الحج . . وكذلك كل ما أمر الله به . . عبادة الله هي طاعته . . وعصيان أمر الله هو معصيته .

ونحن لانناقش الأمر مع الله سبحانه وتعالى . . وإنما نطيعه . فلا نقول مثلا لماذا نصلي خمس ركعات . . ولانصلي أربعا او ثلاثا او اثنتين . . لانرد أبد الأمر على الله . . ولكننا نطيع حتى ولو لم ندرك نطيع حتى ولو لم ندرك السبب . . لأن العلة في العبادة هي أنها من الأمر . . أي من الله سبحانه وتعالى .

مهمتنا أن نستوثق أن الأمر من الله . . ومادام الأمر من الله . . فالعلة في تنفيذ الأمر . . أو السبب في تنفيذه ان الله هو الذي قال . . أما غير ذلك فليس موضوعا للمناقشة .

ومهمة العقل البشرى هي الاستدلال على أن لهذا الكون إلها خلقه وأوجده . . وأن هذا الاله هو الذي خلقنا . . وخلق نظاما غاية في الدقة والابداع . . وكونا غاية في الاعجاز لايمكن أن يوجد إلا بخالق عظيم . .

فإذا وصلنا إلى هذه النقطة يكون هذا بداية الإيمان . . ولكن عقولنا القاصرة . . وقد وصلت إلى هذا الحد . . لايمكن أن تتجاوزه . . وهي لايمكن أن تعلم مثلا . . من هو هذا الحالق العظيم ؟ . . وما اسمه ؟ وماذا يريد منا ؟ . . ولماذا خلقنا ؟

وهنا يأتى دور الرسل ليكتمل كل شيء . . يرسل الله سبحانه وتعالى رسولا . . مؤيدا بمعجزة من السياء . . تخرق قوانين الكون . . ويقوم هذا الرسول بإبلاغ الناس . . بأن الله جل جلاله . . هو الذي خلق هذا الكون . . وهو الذي سخره لخدمة الإنسان . . حتى القوى العظيمة في الكون . . التي تفوق قدرات الإنسان ملايين المرات . . كالشمس مثلا والبحار والنجوم وغير ذلك . . كل هذه القوى مسخرة لخدمة الإنسان .

لشمس تشرق كل صباح لاتستطيع ان تعصى . . ولا أن تقول لن أشرق اليوم . . والبحار يتبخر منها الماء الذي ينزل منه المطر . . فلا هي عصت يوما . . وقالت إن مياهي لن تتبخر . . ولا هي تستطيع أن تمنع تبخر مياهها . . ليمتنع المطر عن الأرض .

إذن مهمة الرسل . . هى إخبارنا بأن الله خلق كل هذا الوجود وسخره لنا . . وأنه يريد منا أن نعبده . . ونفعل كذا وكذا . .

أى أنهم يحملون الينا منهج عبادة الله . . والله سبحانه وتعالى يؤيدهم بمعجزات . . نعلم جميعاً أنها فوق قدرات البشر . . كل البشر . . حتى نتأكد من أنهم فعلا رسل الله . وحتى لايأتى مدع او شيطان يدعى الرسالة ليضل الناس .

فإذا عرفنا مايريده الحق جل جلاله منا ، فإن علينا السمع

والطاعة . والسمع والطاعة هنا سببها أن الأمر صادر من الله جل جلاله . فهو بعلمه يعلم ونحن لانعلم . وبحكمته يعرف صلاح كونه ، ونحن بحمقنا قد نفعل الشرونظن أنه خير .

الله سبحانه بكل صفات كها له . واجب العبادة . . والإنسان إذا ناقش . . فإن من البديهي أن يناقش مساويا له في علمه . . فالطبيب يناقش طبيبا . . والمهندس يناقش مهندسا . ولكن الطبيب لايناقش في الطب نجارا مثلا أو سباكا . فإذا كان النقاش ـ لكن يكون مجديا ـ يجب أن يتم بين متساويين ـ فمن منا يساوى الله جل جلاله في علمه أو في قدرته . . أو في أي علم من العلوم حتى نناقشه فيها أمر أو في ؟! واقرأ قول الله عز وجل في كتابه الكريم :

﴿ وَكَمَا كَانَ لِمُؤْمِينِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٓ لِنَّهُ وَرَسُولُهُ ﴿

أَسُرًا أَن يَكُونَ هَكُمُ ٱلْجِنِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمِمْ ﴿ الْجَنِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمِمْ ﴿ ﴾ أَسُورَةُ الاحزابِ )

واقرأ قول الحق سبحانه :

ءَامَنَ السَّولُ مِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ عَامَنَ بِاللَّهِ وَمَلَّلِيكَنهِ وَكُنُ بِهِ وَكُنُ بِهِ وَكُنُ لِللَّهِ وَمَلَّلِيكَ إِللَّهُ مَنْ كُلُّ أَحَدِمِن رُسُ لِهِ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُمُ فَرَانَكَ رَبِّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ (الآبة ٢٨٥ سودة البقرة)



#### بداية الهعصية

إذن فعبادة الله هي طاعة أوامره . . ومخالفة أوامر الله هي المعصية وهي الفسوق . . وهي الطريق الى الكفر والعياذ بالله . . ومن هنا فإن العبادة هي إطاعة المخلوق لأوامر خالقه . وإبليس عصى أمر الله . . فلا تكون ذلك عبادة . . ولكنها معصية وكفر .

ويروى لنا الله سبحانه وتعالى . . فى القرآن الكريم بدايا معصية ابليس . . فيقول جل جلاله :

﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَآبِكَةِ ٱسْجُدُوا لِإَدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّآ إِسْلِيتِيَا أَبَىٰ وَٱسْتَكْبَرَوَكَانَ مِنَ ٱلْكَافِرِينَ ﴾ إِسْلِيتِياً أَبَىٰ وَٱسْتَكْبَرَوَكَانَ مِنَ ٱلْكَافِرِينَ

وكانت هذه هي بداية المعصية . . بداية كفر إبليس . . إن رفض إطاعة أوامر الله سبحانه وتعالى . . ولم يسجد لأدم . . أنه لم يرفض السجود لغير الله . . ولكنه رفض السجود لأمر الله . . وهذا هو الفرق . . لأن رفض إطاعة أمر الله معصية وكفر .

ان البعض يثير . . أن الأمر هنا صُدر للملائكة . . ولم

يصدر لإبليس . . فكيف يحاسب الله تبارك وتعالى ابليس على أمر لم يصدر إليه ؟

نقول إنه وإن كان ابليس من الجن . . إلا أنه رفض الأمر . . وفي ذلك يخبرنا الحق سبحانه وتعالى في قوله :

﴿ فَسَجَكُ وَأُ إِلَّا إِبْلِيسَكَانَ مِنَ الْحِيِّ فَفَسَقَعَنْ أَمْرِرَبِّهِ ۗ ﴾ ﴿ فَسَجَكُ وَأُ إِلَّا إِبْلِيسَكَانَ مِنَ الْحِيْدِ ، فَ سَوْرَةُ الْعَهْدِ )

وفى قوله تبارك وتعالى موجها حديثه إلى ابليس: ﴿ قَالَ مَا مَنَعَلَكُ أَلَّا تَسْجُهُ لَا إِذْ أَمَرْتُكُ ۚ قَالَ أَنَا خَيْرُمْ ِّنَهُ

خَلَقُنْنِي مِن تَادِ وَخَلَقْتَهُ وَمِن طِينٍ

( الآية ١٢ سورة الاعراف )

وقوله سبحانه:

﴿ قَالَ يَنْ إِبْلِيسُ مَامَنَعَكَ أَن تَسْجُكَ لِلَاخَلَقُكُ بِيكَ تَّى اَمْتَكُبَرْتَ أَمْكُنَ مِنَ آلْمُسَالِينَ ﴾

( الآية ٧٠ سورة ص )

وهكذا نرى بنص الق آن الكريم . . أن الأمر قد صدر الى البليس بالسجود ، وأن الأمر قد شمله ، وذلك حتى لايقال . . كيف يحاسب الله ابليس على أمر لم يشمله .



#### حقيقة إبليس

نأتى بعد ذلك لنكمل الحديث . عن من هو ابليس . . إن ابليس كان من الجن ولم يكن من الملائكة . . لأن الملائكة لايعصون الله . . ولأن الجن لهم اختيار كالانسان تماما .

إن بعض العلماء . . يقسمون الأجناس المختارة الى ثلاثة اقسام : الشياطين والجن والإنس . . ونقول لهم : إن هذا التقسيم غير صحيح . . لأن الجنسين المختارين من خلق الله . . هما الإنس والجن . . وفي ذلك يقول الله سبحانه وتعالى في سورة الرحمن :

# ﴿ سَنَفُغُ لَكُمْ أَيُّهُ ٱلْكَالَادِ ﴾

( الأية ٣١ سورة الرحمن )

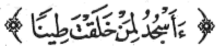
وفى سورة الجن نقرأ قول الحق سبحانه:
﴿ وَأَنَّا مِنَ الْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا ٱلْفَسْطُونَ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُولَا إِلَى الْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا ٱلْفَسْطُونَ فَكَا فَوْ أَرْسَكُمّا وَأَمْنَا ٱلْفَسْطُونَ فَكَا فَوْ أَرْبَحَهَ فَمَرَحَطَبًا ﴾ تَحَكّرُواْ رَشُكُما وَأَمْنَا ٱلْفَسْطُونَ فَكَا فَوْ أَرْبَحَهَ فَمَرَحَطَبًا ﴾ (الابنتون ١٤ و١٥ سورة الجون)

وهكذا نرى أن الجن منه من هو صالح ، ومن هو فاسق . . وأن فسقة الجن هم الشياطين . . أما مايقال عن أن هناك حنسا ثالثا أو رابعا مما أحبرنا الله عنه . . فنقول لهم لا . . ليس هناك إلا الأنس والجن مختارين . . كما أخبرنا الله سبحانه وتعالى . .

إذن إبليس من الجن . . عصى الله سبحانه وتعالى في أمر السجود لأدم . . وفي ذلك نقرأ قول الحق جل جلاله :

وهكذا كانت معصية إبليس . . برفضه أمر الله سبحانه وتعالى في السجود لآدم . . ولكن هل هذا الرفض من ابليس مجرد سهو أو خطأ ندم عليه ؟ . . أم كان رفضه استكبارا بالغرور الذي دخل نفسه ؟ . . والكبر الذي ملا صدره ؟ .

لقد كانت معصية ابليس غرورا وكبرا وإصرارا على المعصية . . فهو ـ لكبره وغروره ـ رد الامر على الأمر . . وهو الله سبحانه وتعالى . . كما يروى لنا القرآن الكريم :



(من الآية ٦١ سورة الاسراء)

وقال كما يحكى القرآن :

﴿ قَالَ أَنَا خَيْرُ ثُمِّنَهُ خَلَقُنْ يَى مِن نَّارِ وَخَلَقْتُهُ مِن طِينٍ ﴾

( من الأية ١٢ سورة الأعراف )

فكأن إبليس رد الأمر ، على الله سبحانه وتعالى بقوله : كيف تريدنى أن أسجد لإنسان مخلوق من طين . . وأنا مخلوق من نار إنه يريد ان يبرر هعصيته وفسوقه بأن النار عنصر أرقى من الطين . . لأن فيها شفافية . . والمخلوق من النار يمتاز عن المخلوق من الطين بأشياء كثيرة . . انه يمتاز عليه بسرعة الحركة وخفتها ، ويمتاز عليه بأنه لايرى . . فالإنسان لإيرى الجن . . ويمتاز عليه أيضا بأنه يستطيع أن يصعد إلى مسافات عالية . . وأنه يخترق الجنران . . ويدخل الأماكن المغلقة . . التى وأنه يخترق أجنران . . ويدخل الأماكن المغلقة . . التى لايستطيع أن يدخلها الانسان .



# افضل لعنص على آذ

إبليس أخد من هذه العناصر ـ بكفره وغروره ـ حجة أنه هو الأعلى . . هكذا صور له غروره . . فاعتقد أنه هو الأفضل ، ونسى ان هذه الميزات كلها لم يحصل عليها بذاته ولا بنفسه بل الله سبحانه وتعالى هو الذى وضع هذه الميزات فى المادة التى خلق منها الجن ، ولولا أن الحق سبحانه وتعالى أوجد هذه الميزات فى المخلوق من النار . . ماكانت قد وجدت .

إذن فالفضل في ذلك ليس للعنصر الذي حلق منه ابليس و ولكن الفضل للذي أوجد هذه المواصفات في عنصر النار . . وأن الله تبارك وتعالى . إن شاء سلب النار كل هذه العناصر . . فيصبح إبليس أحط خلق الله .

وكانت هذه أولى درجات الغرور والكبرياء من إبليس . أنه نسب الفضل لذاته . . بأنه مخلوق من عنصر أعلى من الطين . . وهو النار . . تماما كها فعل قارون حينها قال كها يروى لنا القرآن الكريم :

# ﴿ لِتَّنَا أُونِيتُهُ عَلَى عِلْمِ عِندِينَ

و من الآية ٧٨ سورة القصص،

فكان جزاؤه أن خسف الله به وبداره الأرض.

وتمادى إبليس في معصيته كما يروى لنا القرآن الكريم : ﴿ قَالَفَرِمَا أَغُونُيْنَى لَا فَتُوكَانَ الْمُرْصِرَ طَلَكَ ٱلْمُشْتَقِيمَ ﴾

والآية ١٦ سورة الأعراف،

وهنا لنا وقفة ثانية \_ فى قول ابليس كما روى لنا القرآن الكريم \_ « فبما أغويتنى » . . فكأن الغواية حدثت من الله سبحانه وتعالى . . فكيف يحاسب ابليس مع أن الله جل جلاله هو الذى أغواه ؟ .

نقول: إن إبليس استحق الغواية بماكسبت يداه، لقد دخل الكبر إلى نفسه . واعتقد أنه قد أخذ كل ما أخذه . . سواء من عناصر تكوينه أو على علم من ذاته، فتركه الله سبحانه وتعالى لغروره . . فغوى . . فكأن البداية كانت من الشيطان . . فاستحق أن يتركه الله لنفسه ولغروره . . فوقع في الكفر . . ذلك أن الحق جل جلاله ـ يقول لنا في القرآن الكريم :

﴿ وَٱللَّهُ لَا يَهُ دِئَالُقُوْمَ ٱلْفَلْمِقِينَ ﴾

ومن الآية ١٠٨ سورة المائدة ،

وقوله تعالى :

﴿ إِنَّالَّةَ لَا يَهُدِئَ الْقُوْمَ ٱلْكُفِرِينَ ﴾

د من الآية ٦٧ سورة المائدة ،

وإبليس فسق وكفر . فسق بأنه عصى أمر الله فى السجود ، والفسوق معناه البعد عن المنهج . . يقال فسقت

الرطبة عندما يصبح البلح رطبا . . البلح وهو أحمر تلتصق قشرت بالثمرة . . فلاتستطيع أن تنزعها . . فإذا أصبح رطبا ابتعدت القشرة عن الثيرة . . وأصبح من السهل نزعها . . وهنا يقال فسقت الرطبة أى انفصلت قشرتها عن ثمرتها . والفسوق ابتعاد عن المنهج . والله سبحانه وتعانى أبلغنا ان إبليس فسق وكفر . . في قوله جل جلاله : « إلا إبليس كان من الجن ففسق عن أمر ربه » .

والله تبارك وتعالى ترك إبليس لنفسه . . فغوى وسقط فى المعصية والكفر . . ذلك أن الله لايظلم أحدا . . ولكن الظلم يأتى من النفس . وعندما يظلم المخلوق نفسه . . ويتخذ طريق الكفر . . فإن الله يتركه للطريق الذى اختاره . . فها دام قد اختار الكفر . . فالله غنى عن خلقه جميعا .





#### سقط في الغواية

عندما سقط إبليس فى الغواية .. وعرف أنه بكفره قد طرد من رحمة الله . . وأصبح محكوما عليه بالعذاب الأبدى . . طلب من الله أن يمهله إلى يوم القيامة . . وألا يقبض روحه إلا ساعة أن ينفخ فى الصور . . وقال كما يروى لنا القرآن الكريم :

## ﴿ قَالَ رَبِّ فَأَنظِرُ بِي ٓ إِلَىٰ يَوْمِرُ يُبْعَثُونَ ﴾

و الأية ٧٩ سورة ص

ويلاحظ هنا ان إبليس استخدم كلمة ربى . . ولم يقل إلهى . . لأنه خاطب الله سبحانه وتعالى بأنه رب العالمين . . أى رب كل من خلق . . المؤمن منهم والكافر . .

إن الله سبحانه وتعالى له عطاءان . . عطاء ربوبية فى أنه رب للجميع . . هو الذى خلقهم واستدعاهم للوجود . . ولذلك فإنه يعطى عطاء ـ ربوبيته للمؤمن به والكافر والعياذ بالله . . وهذا عطاء فى الدنيا فقط . . يرزق المؤمن ويرزق الكافر . . ويد الله الممدوة بالاسباب فى الارض تعطى المؤمن وغير المؤمن . . فكل من أخذ بالأسباب اعطته الاسباب . فالذى يحسن زراعة الارض بأحسن الوسائل ، تعطيه محصولا

وفيرا ، سواء كان مؤمنا أو كافرا . . والذى يأخذ بأسباب التقدم الذى التقدم الذى عمل من أجله . . هذا فى الدنيا فقط .

أما عطاء الألوهية . . فهو لمن آمن بأن الله سبحانه وتعالى هو واحد أحد لاشريك له . . هذا هو عطاء الألوهية الذى يعطيه الله تبارك وتعالى للمؤمنين به فى الآخرة . . حيث تنتهى دنيا الأسباب . . ويصبح كل شىء من المسبب مباشرة . . من الله لعباده المؤمنين . . بمجرد أن يخطر الشىء على بالهم يجدونه أمامهم . . بلا أسباب وبلا عمل .

ان الشيطان . . هو كل من يدعو إلى البعد عن عبادة الله . . والبعد عن منطق الحق . . ويحض على المعصية مها كان جنسه . . وإن إبليس خلق من خلق الله . . تمرد على منهج الله . . بما أعطاه الله من حرية الاختيار في أن يطيع أو يعصى ، وفي أنه رد الامر على الأمر وهو الله سبحانه وتعالى . . فكفر بذلك العصيان ، ثم تمادى في الكفر . . وطلب من الله سبحانه وتعالى ان يبقيه حتى تقوم الساعة .

ولكن لماذا طلب إبليس هذا الطلب؟ . . وما الذي كان يدور في عقله بالنسبة للإنسان؟

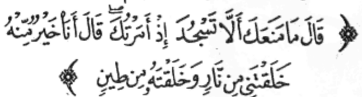
## الفصل الثانى



معصية الشيطان

قبل ان اذكر قصة عداء إبليس لأدم وذريته . وكيف يوسوس لهم ويغريهم بالسوء . . لابد لنا من وقفة عند معصية البليس » . . تلك المعصية التي استحق عليها لعنة الله الى يوم القيامة .

إبليس عندما رفض طاعة أمر الله بالسجود لآدم . . لم يحاول التوبة أو الرجوع الى الحق . . لم يقل يارب إن قولك حق . . وأمرك حق . . ولكنى يارب لم أقدر على نفسى فسامحنى . . لم يفق لنفسه ويخر ساجدا . . بل إن الكبر كان قد ملأه . . فمضى فى المعصية . يقول الحق سبحانه كما يروى لنا القرآن الكريم :



والآية ١٢ سورة الاعراف،

وهكذا رد الأمر على الله سبحانه وتعالى . . وكأن الله جل جلاله قد غاب عنه انه خلق الجان من نار ، وخلق الانسان من طين . . وكان هذا كافيا لطرد إبليس من رحمة الله . . وطرده من المكان الذي كان يعيش فيه مع الملائكة . . وهنا قال الحق سبحانه وتعالى :

ه الآية ١٣ سورة الأعراف ،

وقول الحق سبحانه وتعالى : « فاهبط منها» . . معناها ان إبليس . . كان فى مكان عال قبل المعصية . فلا يكون الهبوط الا من مكان عال إلى مكان منخفض . .

بعض الناس يأخذ الهبوط على أساس أنه يعنى المسافة . . ولكن الهبوط قد يكون معنويا . . فالإنسان مثلا . . إذا كان رئيسا أو حاكما . . ثم أقصى عن مكانه . . فقد هبطت منزلته . . رغم انه مازال يعيش في البيت الذي عاش فيه . . أي أنه لم يهبط من أعلى الى اسفل من ناحية المسافة ، ولكن مكانه هبط . . وبعد ان كان مقامه عاليا . . أصبح لايساوى شيئا ولاقيمة له . .

ويمكن ان يكون الهبوط من ناحية القيمة . . أى أنك تؤمن . . ان انسانا ما ذو قيمة عالية . . تراه يحترم نفسه . . لايقول إلا الحق . . مهاب الجانب . . وفجأة يرتكب عملا شائنا . . يجعله يسقط في نظرك . . فلا تحترمه ولاتقيم له وزنا .

إذن الهبوط ليس بالضرورة . . هبوطا ماديا في المسافة . . ولكنه قد يكون هبوطا في القيمة ، في المكانة ، ولذلك فإن البيس ليس من الضروري أنه كان يعيش في الجنة وهبط منها كها يقول بعض المفسرين . . أو أنه كان يعيش في مكان عال من السهاء . . بل من المكن ان يكون نزولا معنويا . . بحيث أصبح لايساوي شيئا .



#### الكبرياء لله وحده

الله سبحانه وتعالى . . حين قال له : « فاهبط منها » . . اعطانا سبب هذا الهبوط فى قوله تعالى : « فها يكون لك أن تتكبر فيها » . . أى ان السبب هو ان ابليس قد ملأه الكبر والغرور . . والله سبحانه وتعالى لايجب المتكبرين . . وكل من يأخذه الكبر . . ويعتقد انه بذاته ونفسه يستطيع ان يحقق شيئا بعيدا عن قدرة الله سبحانه وتعالى . . يناله غضب شديد من الله . . لاذا ؟

لأن الفعل في هذا الكون كله لله جل جلاله . . فلا احد علك قدرات الفعل إلا الله . . فلكل فعل ظرف زمان ، وظرف مكان لابد ان يقع فيها . . وانت لاتملك الزمان ولاالمكان ، فلا احد يملك القدرة ليبقى حياته ولو دقيقة واحدة . . ولا أحد يملك القوة ليتحرك من مكان الى آخر . . وقد الله وأمره . . وقد يأتيه الأجل قبل ان يتحرك . . وقد يأتيه المرض ليشل قدرته عن الحركة . . فكيف يتكبر الانسان . . أو أى مخلوق من مخلوقات الله وهو لاحول له ولاقوة إلا بأمر الله .

الله سبحانه وتعالى طرد إبليس من المكان أو المقام الذى كان فيه . . لأنه تكبر واغتر . . واعتقد انه يملك القوة الذاتية والقدرة الذاتية . . ولذلك يقول الحق تبارك وتعالى : « فاحرج

النقود . . ومتى نزل السيل وكيف سار . . وهكذا قست المسافة وقدرتها . . فعرفت موقع النقود . . فضحك الامام ابو حنيفة رضى الله عنه وقال : والله لقد علمت ان الشيطان لن يدعك تتم ليلتك مع ربك .

وهكذا عندما عرف الشيطان . . ان هذا الرجل سيقوم ليلته مع الله . . اسرع اليه ليرشده عن مكان المال . . حتى يمنعه من الاستمرار في الصلاة . . ومن الاستمرار في ذكر الله . . وهذا هو احد معاني ماجاء في القرآن الكريم :

«قال فيها أغويتني لأقعدن لهم صراطك المستقيم » وهذا ماسنتعرض له في الفصل القادم ان شاء الله عندما نتحدث عنه بالتفصيل عن طرق إغواء الشيطان للإنسان وانه يقعد للإنسان في المساجد وأماكن العبادة . . ليلهيه ويمنعه عن ذكر الله . . وعن اقامة الصلاة .

ثم نمضى فيها يرويه القرآن الكريم :

﴿ ثُرَّ لَا تِيَنَّهُ مُرِّنَ بَيْنِ أَيْدِيهِ مُوَيِنُ خَلْفِهِ مُوَعَنَّ أَيْكَ نِهِمُ وَعَنَّ أَيْكَ نِهِمُ وَعَنَ مَا بِلِهِ مِنْ فَالْحِينَ ﴾ وَعَن شَمَآ بِلِهِ مِنْ وَلَا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَلِكِينَ ﴾

،الأية ١٧ سورة الاعراف،

اننا اذا تدبرنا هذه الآية الكريمة نجد ان الشيطان . . قد حدد أربع جهات يأتى منها الى الإنسان . . اليمين واليسار والأمام والخلف . . والمعروف ان الجهات هي ست . . اليمين واليسار والأمام والخلف . . وأعلى وأسفل . . فلهاذا يأتى الشيطان للانسان من كل الجهات وترك الأعلى والأسفل ؟!



### على ابواب المساجد

ان الشيطان بجلس على ابواب المساجد . واماكن العبادة والذكر . . يحاول ان يغرى الناس على عدم الصلاة . . فاذا أذن للصلاة . . فانه يحاول ان يغرى الانسان بأى شيء حتى لايذهب اليها . . فيذكره بما نسى من اشياء دنيوية . . ويخوفه بأنه إذا ذهب الى الصلاة ربما فاته بيع أو شراء أو مال أو مصلحة ، وان العمل عبادة وأنه وأنه الى ان يصرفه عن الذكر وعن الصلاة .

هناك قصة تُرُوى عن الامام أبي حنيفة رضى الله عنه . . وكان مشهورا بالفتوى في أمور الدين . . فجاءه رجل وقال ضاعت منى نقودى . . فقد دفنتها في مكان من الأرض ونزل السيل فأخفى مكان النقود . . وأزال الحجر الذى وضعته علامة على المكان . . ولا ادرى ماذا افعل ؟ . . فقال الأمام ابو حنيفة : وبماذا أفتيك في هذا الأمر ؟ . . ولكن الرجل ألح . . فقال له الأمام ابو حنيفة : اذهب الليلة بعد صلاة العشاء . . وقف أمام ربك متهجدا الى ان يطلع الفجر . . وقل لى ماذا سوف يجدث .

وعندما جاءت صلاة الفجر . جاء الرجل متهللا . . وقال لقد وجدت مالى . . فسأله ابو حنيفة كيف ؟ . . قال الرجل . . ماكدت أين مكان

# ﴿ قَالَ فَبِمَا أَغُونُيتَنِى لَأَقَعُ لَا فَعُنَدَ لَا لَهُ مُصِرَ طَلَكَ ٱلْمُسْفَقِيمَ ﴾

(الاية ١٦ سورة الاعراف)

كيف دخل الشيطان الى باب غواية الانسان ؟ . . وبماذا دخل ؟ . . اذا قرأت الآية الكريمة التى تحكى مقالة الشيطان لله عز وجل :

# ﴿ قَالَ فِيعِنَّ فِكَ لَأَغُوْيَنَّ هُمْ أَجْمَعِينَ ﴾

والآية ٨٢ سورة ص،

تعرف كيف دخل الشيطان . . الى غواية الانسان ؟ . . دخل من باب عزة الله سبحانه وتعالى . وبأن الحق جل جلاله عزيز . لايحتاج لأحد من خلقه . . اى ان ابليس قال يارب لو انك اردتهم طائعين . . مااستطعت ان أغوى واحدا منهم . . ولكنك لأنك عزيز عن كل خلقك . . لاتزيد طاعتهم فى ملكك شيئا . ولاتنقص معصيتهم فى ملكك شيئا ، فإننى بعزتك سأقوم بغوايتهم جميعا . سأزين لهم المعصية . . سأقعد لهم على كل صراط مستقيم ، أما الطرق غير المستقيمة فلا حاجة للشيطان ان يقعد عليها . انه لا يجلس - مثلا - على ابواب اماكن تناول الخمر . ولا على أبواب الأماكن التى تتم فيها الفاحشة - فإن هؤلاء الناس الذى يرتادون هذه الاماكن قد اصبحوا جنودا للشيطان - ليسوا يرتادون هذه الاماكن قد اصبحوا جنودا للشيطان - ليسوا عجاجين الى اغواء . . ولا الى وسوسة .

وحتى تكتمل تجربة الحياة على الأرض.. كان وجود الاغراء من الشيطان ضروريا.. وحتى يختبر الله عباده.. اختبارا إيمانيا حقيقيا، ويمحص مافى قلوبهم، كان لابد من تجربة واقعية يمر بها الانسان فى حياته.. وليست تجربة نظرية.. لأن الكلام النظرى شيء، والواقع شيء آخر.. فقد تقول سافعل كذا وكذا.. وعندما يأتى وقت الفعل قد لاتفعل.

والانسان حين حمل الأمانة . . وعد أنه سيؤديها حق أدائها . . وعندما جاء وقت الأداء . . أخذته الدنيا بإغوائها واغرائها . . فاتبع الشيطان . . ونسى عهده لله . . ونسى منهج الله .

فلا يظن احد ان الله سبحانه وتعالى . . قد اجاب دعوة للشيطان . . ولكنه جل جلاله . . بما أعد للدنيا من منهج . . وبما أعده لحياة الإنسان من ابتلاءات واختبارات . . أراد ان تتم الصورة كلها . .

إذن فالإجابة كانت لمراد الله سبحانه . . وليست استجابة لدعاء الشيطان أن يبقى الى يوم البعث ولايقبضه إليه قبل ذلك اليوم . . ليظل الاغواء فى الدنيا حتى آخر لحظة . . والابتلاء للانسان مستمر الى يوم القيامة .

عندما قضى الله سبحانه وتعالى . . لأبليس ان يبقى الى يوم القيامة . . عاد الغرور الى نفسه مرة اخرى . . وأحس ان هذه هى فرصته . . لينتقم من آدم وذريته . . وقال الحق جل جلاله كما يروى لنا القرآن الكريم :



### الدنيا دار اختبار

والحياة الدنيا ـ لكى يكون فيها اختبار ـ لابد أن يكون فيها إغواء وغواية . . ومن هنا كان ابقاء الحق سبحانه وتعالى لحياة الشيطان جزءا من الإغواء . . الذى سيتعرض له الانسان فى حياته الدنيا . . اختبار من الله لحبه فى قلوب عباده . . فمن احب الله . . وقاه الحق سبحانه وتعالى من إغواء الشيطان ، ومن احب المعصية والكفر والعياذ بالله . . سلط الله تبارك وتعالى عليه الشياطين . . لتزيده معصية وكفرا . .

واقرأ قوله سبحانه وتعالى :

﴿ أَلَوْ تَرَأَ نَّا أَرْسَلْنَا ٱلشَّيْطِينَ عَلَالُكَغِرِينَ تَؤُزُّهُ مُأَذًّا

فَلَا تَغْجَلُ عَلَيْهِ مِنْ إِنَّمَا نَفُدُّ لَهُرُ عَدًّا ﴾

و الایتان ۸۳ و ۸۶ سورة مریم ،

وهكذا فإن الله سبحانه وتعالى . . يجعل الانسان مع من احب . . فإن احب الله تبارك وتعالى . . كان مع الله . . فوقاه السوء وأبعد عنه الشياطين . . وحفظه من الشر ، وفتح أمامه أبواب الخير . . وإن كان يجب الشيطان . . تركه للشياطين التي هي عدو له . . تقوده الى المعصية . . وتجعل حياته شقاء مستديما ويزداد إنها على آثامه ، ثم لايأخذ معه شيئا الا ذنوبه . .

# ﴿ وَلِيَنْتَإِلَىٰٱللَّهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَلِيُمَةِ صَمَافِي قُلُورِكُمْ

وَاللَّهُ عَلِيكُ بِنَاتِ ٱلصُّدُودِ ﴾

( من الآية ١٥٤ سورة ال عمران )

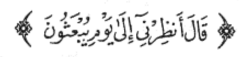
ولو أراد الله سبحانه وتعالى خلقا مقهورين على الطاعة كالملائكة . . لاستطاع ان يخلقهم . . ولو أراد الحق سبحانه وتعالى . . ان يطيع اهل الأرض جميعا منهج الله . . وان يكونوا جميعهم مسبحين وعابدين لاستطاع ان يفعل ذلك . . ولكن الله جل جلاله اختار اجناسا تأتيه عن قهر كالملائكة وغيرها من خلق الله . . واختار الانس والجن دون غيرهم من الأجناس ليأتوه عن حب ورغبة . . يكونون قادرين على المعصية . . ولكنهم لايفعلونها حبا لله ، ويكونون قادرين على عدم الطاعة . . ولكنهم يطيعون قربا لله . . انه سبحانه وتعالى يريد خلقا يأتيه عن حب . . في فترة اختبار محدودة بعمر كل انسان .

اننا بعد حلول الاجل سنكون مقهورين لإرادة الله سبحانه وتعالى . . ذلك ان الانسان وهو يحتضر تنتهى إرادته البشرية تماما . . ولاتصبح له إرادة حتى على جسده . . لأن الإرادة كانت فى الدنيا . . أما ساعة الموت . . وفى حياة البرزخ . . بين الموت والبعث . . ويوم القيامة ، فلا توجد إرادة لأحد . . فالكافر يقاد الى النار . . ويحاول ان يوقف قدمه عن السير فلا تقف ، ويحاول ان يدفع النار بيديه فلا تندفع ، ويحاول ان يهرب من الوقوف امام الله ، ومن العذاب . فلا يستطيع . . كل ماكان له فى الدنيا . . من حول وقوة قد انتهى .

إنك من الصاغرين » . . اى أنه إذا كان لك كبر أو قوة أو ذاتية . . فابق فى مكانك . . ولكنك ستخرج وأنت صاغر . . ستخرج رغها عن أنفك . . لاتستطيع المكابرة . . ولايمكنك ان تدعى ان لك قوة تحميك . . أو تجعلك تستطيع ان تخالف أمر الله ، بل ستخرج ذليلا صاغرا مهينا .

عندما أدرك ابليس ان الكبر الذى ملأ نفسه هو كبر زائف . . وأنه فى الحقيقة لايساوى شيئا فى ذاته . . امتلأ قلبه بالحقد على آدم . . لأنه اعتقد أنه السبب فى كل ماحدث له . . فى طرده وفى هبوطه إلى أسفل السافلين . . وفى غضب الله سبحانه وتعالى عليه . . والحقد الذى ملأ قلب ابليس . . دفعه الى محاولة الانتقام من آدم وذريته . . فكما قاده عدم اطاعة امر الله بالسجود لآدم الى النار . . يريد هو ان يقود آدم وذريته الى النار . . ثأرا منهم لما حدث له . . وكما طرد أبليس من رحمة الله . . فإنه يريد ان يطرد آدم وذريته من رحمة من رحمة الله . . فإنه يريد ان يطرد آدم وذريته من رحمة الله . . انه يريد الانتقام من آدم . . لأنه كان السبب فى كل ماحدث . . من لعن وطرد لإبليس وكل من تبعه ، انه لايريد ان يدخل الى النار وحده ! وانما يريد ان يحشد فيها من يستطيع اغواءه من الناس .

ولذلك عندما خرج ابليس . . صاغرا ذليلا . . من المقام الذى كان فيه . . توجه الى الحق سبحانه وتعالى كما يروى لنا القرآن الكريم :



هكذا عاد إبليس الى المذلة . يطلب من الله سبحانه وتعالى . ان يبقيه حيا الى يوم القيامة . وقد كان يملؤه الكبر . ولو أن كبره كان حقيقة وليس زيفا . ولو انه كانت له اى قوة ذاتية . لما طلب الى الله سبحانه وتعالى ان يبقيه الى يوم القيامة . ولأبقى نفسه . ولكن لأنه لاحول له ولا قوة إلا ماشاء له الله . فإنه اتجه الى الله سبحانه وتعالى ليبقيه حيا الى يوم القيامة .

ولكن لماذا استجاب الله تبارك وتعالى لدعاء أبليس . وكان من المكن أن يهلكه في التو واللحظة ؟ . لماذا قال الله جلاله :

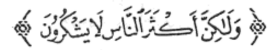
لقد استجاب الله دعاءه وهو المطرود من رحمته لأن حكمة خلق الدنيا . لاتكتمل الا بهذا . فالله سبحانه وتعالى . خلق الدنيا كدار اختيار . وجعل الأخرة دار الجزاء . والله جل جلاله يريد ان يمر عبده باختبار في الحياة الدنيا . ان يُعتَحن قبل ان يُجازى . ان يكون شهيدا على نفسه يوم القيامة فيها فعل . . واقرأ قول الحق تبارك وتعالى :

له جل جلاله:

ونجيب على ذلك بأن الأعلى هو مكان صعود الدعاء . . وصعود الأعهال الصالحة لله سبحانه وتعالى . . والأسفل هو مكان السجود والخضوع لله جل جلاله . . وكلاهما لايستطيع الشيطان الاقتراب منه ، فمكان السجود لله والخضوع له لايقربه الشيطان . . وكذلك مكان صعود الدعاء والعمل الصالح . . فهذان المكانان مباركان لكل مؤمن ، تحفها الملائكة ولاتقربها الشياطين .

لكن لابد لنا ان نقف . . عند قول الحق تبارك وتعالى : « ولاتجد أكثرهم شاكرين » . .

من الذي أنبأ الشيطان وعرفه ان أكثر الناس لن يكونوا شاكرين لله على نعمه وفضله . . والله سبحانه وتعالى يقول :



من الآية ٢٤٣ سورة البقرة،

هل أوتى الشيطان من علم الغيب . . ماجعله يعرف ان اكثر الناس لن يكونوا شاكرين . . ام انه كان واثقا من نفسه وثوقا جعله يقول هذا الكلام . .

فالشيطان لايعرف الغيب . . ولم يؤت هذا العلم حتى يقول ان اكثر عبادك لن يكونوا شاكرين . . كما انه لم يكن لديه من العلم ما يجعله جازما وواثقا من أن ذلك سيحدث نتيجة اغوائه للانسان . .

ان القرآن الكريم يكشف لنا كيف قال الشيطان هذا الكلام .

#### يقول آلحق سبحانه وتعالى :

# ﴿ وَلَقَدُ صَدَّقَ عَلَيْهِمُ إِنْلِيسُ ظَنَّهُ وَفَا نَّبَعُوهُ إِلَّا فَ وَلَقَدُ صَدَّقَ عَلَيْهِمُ إِنْلِيسُ ظَنَّهُ وَفَا نَّبَعُوهُ إِلَّا فَالْمُؤْمِنِينَ ﴾ فَرِيقًا مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾

(الآية ٢٠ سورة سبأ)

إذن فقد كان ماقاله ابليس ظنا فقط . . فلم يكن يعلم غيبا . . ولايدرى ماسيحدث في المستقبل . . وجاء حكم الحق سبحانه وتعالى على ابليس ومن تبعوه : كما يقول رب العزة في كتابه الكريم : .

،الاية ١٨ سورة الاعراف،

وهكذا طُرِد إبليس . من رحمة الله ومن الجنة . ومن اى مكان فيه قرب من الله . واصبح مذموماً ملعونا . ليس هو فقط . . ولكن هو وكل من تبعه من الجن والانس . مصيرهم جميعا هو الخلود في النار . . فالله عز وجل . . اعد لكل عبد من عباده . . من الإنس والجن . . مكانا في الجنة ومكانا في النار . . حتى اذا عصى الخلق جميعا وسعتهم النار . . وان اطاع الخلق جميعا سعتهم الجنة . . ويوم القيامة فإن اصحاب الجنة يرثون ـ فوق ما أعده الله لهم من الجنة ـ الأماكن المخصصة . . لمن قضى الله سبحانه وتعالى عليه بالعذاب في جهنم يوم القيامة والعياذ بالله بعد ذلك .

لقد اراد الله سبحانه وتعالى بعد أن انظر ابليس الى يوم القيامة ان يحصن آدم ويعرفه التجربة التى هو مقدم عليها . . ويين له كيف ان الشيطان عدو له . . وكيف انه سيغريه على المعصية . . وكيف انه سيعده كذبا . . ولن يحقق وعده . . وأراد الحق تبارك وتعالى . . ان يتم ذلك بتجربة عملية يمر بها آدم وحواء . . حتى أذا نزلا الى الارض . . كانت هذه التجربة وقاية لها من إغواء الشيطان . . فقال الحق سبحانه وتعالى :

﴿ وَيَكَادَمُ ٱسْكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ فَكُلَا مِنْحَيْثُ شِئْمًا وَلَا تَقْتَى الْمَاذِهِ ٱلشَّجَى الْمَاتَكُونَا مِنَ الظَّلِمِينَ ﴾ ولا يعده الاعداف،

وهكذا أعد الله تبارك وتعالى . مكان التجربة لأدم وحواء . فى جنة فيها كل اسباب الحياة . . بلا تعب ولاجهد . . وفر لهما الطعام من ثمار مختلفة . . ووفر لهما الشراب . . وفتح لهما من النعم كل مايشتهيانه . . وأباح لهما كل ثمر الجنة . ماعدا شجرة واحدة . . طلب منهما ألا يقتربا منها . .

انها حياة مريحة مليئة بالنعم المباح فيها كثير ، والممنوع منها أقل القليل . . شجرة واحدة هي الممنوعة . . وحذرهما الله سبحانه وتعالى . . من ان الشيطان عدو لهما . . وطلب منها الا يستمعا الى مايقوله لهما . . لأنه يريد بهما السوء . . ولايريد لهما الخير . . فها الذي حدث ؟

انه رغم كل هذا التحذير . . ورغم ان المباح كثير والممنوع ٣٥ هو شجرة واحدة . . فإن الشيطان استطاع باغوائه ان يوقع آدم وحواء في المعصية .

بعض المفسرين يقولون . . ان حواء هي التي وقعت في المعصية اولا . . ثم أوقعت آدم . . وأنها هي السبب في خروج آدم من الجنة . . فهل هذا صحيح ؟ . وهل حواء هي التي تحمل المعصية الأولى في خروج آدم من الجنة . . ام ان هذا غير صحيح . . وماهي الحقيقة ؟ . وماذا حدث ؟

وقبل ان نجيب على هذه الاسئلة . . نجمل ماقلناه فى هذا الفصل من أن الكبر قد ملأ ابليس . . فجعله يغتر بنفسه . . ويرد الأمر على الله سبحانه وتعالى . . ويقول خلقتنى من نار وخلقته من طين . . يريد ان يبدل أمر الله . . فلعنه الله وطرده من رحمته . . وجعله من اهل النار هو وكل من اتبعه . . ولكن إبليس اتخذ مدخلا ليغوى آدم وذريته . . وهذا المدخل هو ان الله تبارك وتعالى عزيز غنى عن خلقه وهذا المدخل هو ان الله تبارك وتعالى عزيز غنى عن خلقه جيعا . . لايضره من ضل . . ولاينفعه من آمن .

من هذا المدخل دخل ابليس الى غواية بنى آدم . . والله سبحانه وتعالى جعل الدنيا دار اختبار . . ولذلك كان لابد من الغواية . . ليعلم الله الصادقين فى إيمانهم . . ( علم شهادة ) ليكونوا شهداء على انفسهم يوم القيامة .

لقد شاءت اراد الله أن يدخل آدم في تجربة عملية في إغواء الشيطان . ليحذره ويعلمه مما سيلاقيه في الحياة الدنيا . فكيف تمت هذه التجربة ؟

### النصل الثالث



طرد الله سبحانه وتعالى الشيطان ، وأخرجه مما كان فيه . . والخروج هو مجاوزة المكان أو مغادرته . . والشيطان خرج مطرودا وملعونا ومذموما . . والله سبحانه وتعالى وعد كل من اتبع الشيطان بالعذاب في النار .

ان الله جل جلاله قد أعد في الجنة \_ كها قلنا \_ أماكن لكل خلقه . . من خلق آدم إلى قيام الساعة . . وأعد في النار أماكن لكل خلقه . . من آدم إلى قيام الساعة . . فلو أطاع كل الخلق لوسعهم نعيم الله في الجنة ، ولو عصى كل الخلق لنالهم عذاب الله في النار .

ولقد شاء الله ان يقوم آدم وحواء بتجربة عملية على كيفية مواجهاتها وذريتها وسوسة الشيطان . . وذلك حتى يكونوا محصنين منها . . ويعرفوا أن الشيطان كاذب فيها يَعِدُ . . وأن الشيطان لا يأتى منه إلا الشر والضرر وزوال النعمة .

الله سبحانه وتعالى يقول:

﴿ وَيَكَادَمُ ٱسْكُنَ أَنتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ فَكُلَا مِنْحَثُ الْجَنَّةَ فَكُلَا مِنْحَثُ الْمُنْكَادِمُ مُنْحَثُ الشَّالِمِينَ ﴾ شِئْمًا وَلَا تَقْرَبًا هَاذِهِ ٱلشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾

والآية ١٩ سورة الاعراف،

ومن هذه الآية الكريمة . . منعرف أن آدم وحواء سكنا

الجنة .. وكثير من العلماء قالوا .. ان المقصود بالجنة في الآية الكريمة هي جنة الخلد في الآخره .. بما دفع المستشرقين وغيرهم أن يتساءلوا : كيف يمكن أن يدخل إبليس جنة الطائعين لله ليوسوس لآدم وحواء ويغريهما بالمعصية ؟! كيف يمكن لإبليس .. وهو عاص ومطرود من رحمة الله .. ومحكوم عليه بالعذاب في النار .. أن يدخل جنة الخلد ؟

ثم كيف يمكن لأدم وحواء . . أن يدخلا جنة الخلد ثم يخرجا منها ؟ . . مع أن الله سبحانه وتعالى قد كتب أن كل من يدخل الجنة يبقى خالدا فيها ؟

نقول لهؤلاء جميعا . إنكم لم تفهموا مدلول كلمة (جنة) في القرآن الكريم . ان هناك شيئا في اللغة العربية يسمى غلبة الاستعمال . ذلك أن اللفظ يكون له معان متعددة . . ولكنه يؤخذ عادة على معنى واحد . إذا قاله الانسان . إنصرف الذهن إلى هذا المعنى بالذات . من هنا فإننا عندما نسمع كلمة (جنة) . ينصرف ذهننا إلى جنة الأخرة . . لأنها هي الجنة الحقيقية . ولكن الله سبحانه وتعالى استخدم كلمة جنة في القرآن الكريم في معان متعددة . . الجنة في اللغة معناها الستر . ولذلك فهي تطلق على المكان الذي فيه أشجار غزيره ومتنوعة . بحيث إذا مشى الإنسان فيه . . سترته هذه الأشجار بأغصانها المتشابكة عمن هم خارج هذه الجنة فلا يرونهم . . وفي نفس الوقت . . فهو يجد فيها أسباب معيشته كاملة . . ولذلك فهو لا يحتاج إلى الخروج منها . . هذا معيشته كاملة . . ولذلك فهو لا يحتاج إلى الخروج منها . . هذا هو المعنى اللغوى للجنة .



فاذا بحثناً في القرآن الكريم . . وجدنا آن القرأن استخدم كلمة الجنة في اكثر من معني . . استخدمها بمعناها اللغوي ( بمعنى الستر ) وفي معناها الديني . . ( جنة الأخره ) وفي ذلك نجد آيات كثيرة بهذين المعنيين كقول الحق سبحانه وتعالى :

> ﴿ وَآضَرِبُ لَمُرُتَّثَلَا تَحُلَنْ جَعَلْنَا لِأُحَدِهِ مَاجَنَّكُهُ مِنْ أَعْنَابٍ وَحَفَفَنَا كُمَا يَنْفِل وَجَعَلْنَا بَيْنَهُ كَازَنْعًا ﴾

والآية ٢٣ سورة الكهف،

وقوله جل جلاله : ﴿ أَيُودُا حَدُكُران لَكُونَ لَهُ جَنَّهُ مِن نَّخِيلِ وَأَعْنَابِ تَجْرِي مِن تَحْنِهَا ٱلْأَنْهَ وُلَهُ فِيهَا مِن كُلِّ ٱلشَّ مَرَاتِ ﴾

ومن الآية ٢٦٦ سورة البقرة، وقوله تعالى :

﴿ لَقَدُكَانَ لِسَبَإِ فِمَسُكَنِهِمْ اللَّهُ تَجَنَّتَ انِ عَن يَمِينٍ وَتِثْمَالٍّ كُلُوا مِن زِنْقِ رَبِّحْ وَآشْكُرُ وَالَهُ بِبَلْدَةٌ طَيَّةٌ 97.19/

والآية ١٥ سورة سيأ،

كل هذه الآيات الكريمة . . استخدم فيها الحق سبحانه وتعالى . . كلمة جنة وهو يعنى جنة فى الدنيا . .

ولقد قال بعض العلماء . . إن الله تبارك وتعالى . . قد فرق بين جنات الدنيا وجنة الأخره . . فلفظ ( الجنة ) يطلق على جنة الأخرة وحدها . . ولفظ ( جنة ) من غير الألف واللام . . يطلق على جنات الدنيا . . ولكن هذا الكلام غير صحيح . . بدليل أقتران الالف واللام بجنة الدنيا ، كها جاء في قوله تبارك وتعالى :

### ﴿ إِنَّا بَالُوْنَا أُمُرُكَمَ مَا بَالُوْنَا أَصَّحَبًا لَكِتَ قِ إِذَ أَقَّنَمُوا لَصَّرِمُنَّ هَا مُصِّحِينَ وَلَا يَسُنَّتُونَ ﴾ والآبنان ١٧ و ١٨ سورة القلم،

والحديث هنا في هاتين الآيتين . عن جنة أو حديقة من حدائق الدنيا . إذن فالألف واللام . لا يميزان لفظ جنة . بحيث يصبح المعنى هو جنة الآخره . ولابد أن نقف هنا قليلا . عند بعض الأقوال التي تدعى أن آدم وحواء كانا يعيشان في جنة الخلد . وعندما عصيا الله طردهما من الجنة . وأنزلهما ليعيشا في شقاء على الأرض . .

نقول أن هذا الكلام غير صحيح في اطلاقه . . وذلك أن الله سبحانه وتعالى . . قبل أن يخلق آدم حدد مهمته في هذه الحياة . . واقرأ قوله جل جلاله :

﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُكَ اِلْمَلَآبِكَةِ إِنِّ جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِفَةً ﴾ 
ومن الآية ٢٠ سورة البغرة ا

إذن قبل أن يتم خلق آدم . . كانت الغاية من خلقه أنه سيعيش في الأرض ويعمرها .

والنقطة الثانية هي أنه لو أن آدم قد طرد من الجنة لأنه عصى . . فما ذنبنا نحن حتى نرث المعصية ونرث الشقاء . . إن هذا يتنافى مع عدل الله تبارك وتعالى فى قوله :

﴿ وَلَا نِزَدُ وَازِرَةً وَزَرَأَخُرَيَّ ﴾

د من الآية ١٨ سورة فاطر،

إن كل إنسان يحاسب عها فعله فقط . . ولا يحاسب عها فعله أبواه . . أو جداه أو أولاده . . لأن الانسان لا يحمل الاحسناته أو معاصيه . . ومن هنا لا يمكن أن يكون آدم قد عاش في جنة الخلد . . ثم طرد منها لأنه قد عصى . . وتحملنا نحن نتيجة المعصية . . وورثناها وعذبنا بها بأن طردنا من الجنة ، لأنه لو لم يعص آدم لعشنا نحن في الجنة . . نقول لمؤلاء ان هذا يتنافي مع عدل الله الذي يأبي أن تورث المعصية .

ولكن لماذا جعل الله سبحانه وتعالى اقامة آدم وحواء بعد خلقها في جنة ؟

نقول إن لذلك حكمة . . فآدم خلق ليتلقى المنهج من الله . . في افعل ولا تفعل . . وهذا المنهج فيه صلاح الحياة على الأرض . . فيا قال عنه الله سبحانه وتعالى إفعل . . إن لم تفعله فسدت الأرض ، وما قال عنه لا تفعل . . إن فعلته فسدت الأرض . .

إن الله تبارك وتعالى . . وضع آدم وحواء في هذه الجنة ليأخذا تجربة عملية عن تطبيق منهج الله . . وليأخذا تحذيرا عمليا . . عن مهمة الشيطان في إفساد منهج الله . . لأن مهمة الشيطان أن يدفع آدم وذريته ليفعلا مانهاهما الله ألا يفعلاه . . وألا يفعلا ما أمرهما الله جل جلاله بفعله . . فإن قال الله لها لا تشربا الخمر . سيزين الشيطان لهما شرب الخمر ، وإن قال الله لهما أقيها الصلاة . . زين الله لهما ترك الصلاة . .

لقد كانت التجربة بسيطة في أدائها . عظيمة في مدلولها . كانت تدريبا عمليا لآدم عليه السلام . على ما سيحدث له إذا أطاع الله . وعلى ما سيحدث له إذا أطاع الله . وعلى ما سيحدث له إذا أطاع الله سبحانه وتعالى بآدم . ووفر له كل مقومات الحياة في مكان أسهاه الجنة . . فقال جل جلاله لأدم :

﴿ وَآيَادَمُ ٱسْكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجُنَّةَ فَكُلاَ مِنْحَيْثُ شِئْتُمَا وَلَا تَعَرِّمَا هَاذِهِ ٱلنَّبَرَعَ فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ والابند ١٩ سورة الاعراف،



#### أول مناهج السباء

الحق سبحانه وتعالى بين الآدم الميزات . . التي سيحصل عليها في هذا المكان الذي سيقيم فيه . . فقال جل جلاله :

# ﴿ إِنَّ لَكَ أَلَّا يَجْوَعَ فِيهَا وَلَا نَعْرَبَى وَأَتَّكَ لَا نَظْمَوُ إِنَّا لَا أَلَّا مَا إِلَّا فَعْمَى ﴾

والأيتان ١١٨ ، ١١٩ سورة طه ۽

أى فى هذه الجنة طعام يكفيك وكساء يسترك . . وماء تجده دائها فلا يصيبك الظمأ . . وليس فيها تعب . . ثهار هذه الجنة مباح لك . . ماعدا شجرة واحدة لا تقترب منها . . ولا تأكل من ثهارها .

إن هذا هو منهج الله في الأرض . . إنه جل جلاله يبيح لنا الكثير جدا . . ويحرم علينا أقل القليل . . وحذر الله سبحانه وتعالى آدم وحواء . . من عدوهما أبليس . . فقال تعالى :

﴿ فَقُلْنَا يَادَمُ إِنَّ هَذَا عَدُولًا لَّكَ وَلِزَوْجِكَ فَلَا يُخْرِجَنَّكُمَا

### رُنِّ الْجَنَّةُ فَلَسَنَّةً فَكَ الْهِ

ه الآية ١١٧ سورة طه،

وكان هذا التحذير كافيا . . ليتنبه إلى عداوة إبليس . فلا يستمع إلى وسوسته . . ولا يصدق أكاذيبه . . لقد وفر الحق جل جلاله لأدم كل مقومات الحياة من غذاء . يعطيه ما يحتاجه جسده بدون فضلات . . فالله سبحانه وتعالى يغذى الجنين في بطن أمه بالقدر الذي ينميه . . ولا تخرج منه فضلات . . لأن الغذاء على قدر النمو . . وكان غذاء آدم في الجنة على قدر نموه . .

ويجب ان نتنبه إلى أن الجنة التى عاش فيها آدم . . ليست هي جنة الخلد . . لأن الحياة في جنة الخلد لا تأتى الا بعد الحياة الدنيا . . فهي جزاء لاتباع منهج الله في الدنيا . . وأنها ليست سابقة للحياة الدنيا . . ولكنها لاحقة لها وتأتى بعدها .

إذن فالجنة التي عاش فيها آدم . . هي مكان فيه كل ما تحتاجه حياته وما تتطلبه . . ولابد أن نلاحظ . . أن الله سبحانه وتعالى . . قال لأدم وحواء : « ولا تقربا هذه الشجرة » . . ولم يقل لهم ولا تأكلا من هذه الشجرة . . لماذا ؟ . . لأن الله يريد أن يحمى آدم وذريته من إغراء المعصية . . فلو أنه جل جلاله قال لا تأكلا . . لكان قد أباح لأدم وحواء ان يقتربا من الشجرة . . ويجلسا إلى جوارها . . ويتأملا ثهارها . . وحينئذ كان يغريهما شكل الثهار . . أو لونها أو رائحتها فيأكلان منها . .

لكن الحق تبارك وتعالى ـ أراد أن يحمى آدم من نفسه . . ومن الإغراء الذى يمكن أن يتعرض له . . وقد لاتقوى نفسه عليه . . هذه الحماية التي أراد الله أن يوفرها لأدم وذريته من بعده . . هي الحماية الحقيقية من الوقوع في المعصية . . لأنك

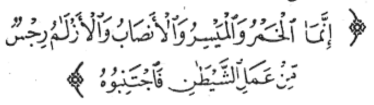
إذا اقتربت من شيء حرمه الله . . تميل نفسك اليه . . وربما دفعك هذا القرب الى اقترافه .

ونلاحظ أن الحق سبحانه وتعالى . . يطلب منا الانقترب من قمم المعاصى فيقول :

﴿ ذَالِكُ وَمَن يُعَظِّمُ حُرُمَاكِ اللَّهِ فَهُوَخَيْرٌ لَهُ وَعِنكَ رَبِّهِ وَأُحِلَّتُ لَكُورًا لَأَنْتُ مُ إِلَّا مَا يُنْكَا عَلَيْكُ مُ فَأَجْنَبُوا ٱلرِّجْسَ مِزَالْأَوْتَانِ وَآجَنِبُواْ قَوْلِ ٱلرِّوْرِ ﴾ مِزَالْأَوْتَانِ وَآجَنَنِهُواْ قَوْلِ ٱلرِّوْرِ ﴾

و الآية ٣٠ سورة الحج ۽

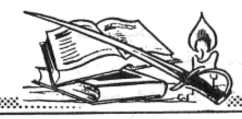
ولم يقل تبارك وتعالى . . لا تعبدوا الأوثان . . فلو قالها لكان مباحا لنا أن نذهب إلى الأماكن . . التى تعبد فيها الأصنام وأن نجلس فيها . . فإذا فعلنا ذلك . . ربما أوقعنا هذا الجلوس والعياذ بالله في عبادة الاصنام . . وكذلك اقرأ قول الحق جل جلاله



د من الآية ٩٠ سورة المائدة ،

 ونقول لأمثال هؤلاء المشككين: إن إلأمر الذي ورد بالاجتناب أقوى من التحريم .. فلو أن الله جل جازله قال .. حرمت عليكم الخمر .. لكان المحرم فقط هو شرب الخمر .. وكنا في هذه الحالة نصنعها ونتاجر فيها .. ونعد الأماكن التي يتم فيها تناولها .. ونخدم شاربيها ونجلس معهم .. فهادمنا لا نشرب الخمر .. ومادام قد نزل فيها أمر تحريم فقط .. فلنا أن نفعل كل هذا .. ولكن الاجتناب حرم أن نقترب أساسا من الأماكن التي يتناول فيها الخمر .. أو نصنعها أو نتاجر فيها أو نجالس الذين يشربونها .. فالاجتناب أقوى من التحريم .. ولذلك فإن الله سبحانه وتعالى طلب من آدم وزوجته الايقتربا من الشجرة المحرمة .. وإلا يكونان قد ظلما نفسيهما .





#### بحاية المعصية

ماذا فعل الشيطان؟.. انه يريد أن يوقع آدم وحواء في المعصية .. فهاذا فعل؟ .. يقول الحق سبحانه وتعالى :

﴿ فَوَسُوسَ لَهُمَا ٱلشَّيْطَانُ لِيُبْدِي لَمَهُمَا مَا وُورِي عَنْهُا مِن سَوْءَ لِتَهِمَا ﴾ وفوري عَنْهُا مِن سَوْءً لِتَهِمَا ﴾ ومن الآبة ٢٠ سورة الاعراف،

قول آلحق سبحانه وتعالى: «وسوس».. تدل على أن الحديث دار همسا بصوت خافت.. والوسوسة هي إغواء الشيطان.. وهي اغراء بارتكاب الشر، والذي يتحدث ويأمر بالخير لا يهمه أن يكون حديثه بصوت عال.. ولكن الحديث في الشر والغواية لايتم الاهمسا بصوت خافت.

والوسوسة في اللغة العربية . . هي صوت رنين الذهب والحلى . . وهو صوت يجذب الناس ويغريهم ويلفت نظرهم ، والوسوسة لابد أن يكون فيها إغراء . . لأنك إذا أردت أن تُخْرِجُ الناس عن منهج الله لابد أن تغريهم بمتعة دنيوية سيفوزون بها .

اننا لابدأن نتوقف عند قوله تعالى: «فوسوس لهما الشيطان».. لأن الشائع أن الشيطان أغوى حواء.. وأن حواء هي التي أغوت آدم .. وزينت له المعصية حتى أكل من الشجرة .. وأنه لولا حواء لبقى آدم فى الجنة!

نقول إن الله سبحانه وتعالى . . برأ حواء من هذه الغرية . . فقوله تعالى : « فوسوس لهما الشيطان » دليل على أن الشيطان . . هو الذي زين المعصية لآدم كما زينها لحواء . . أي أن الشيطان هو الذي قام بإغواء آدم وحواء . . ولم تقم حواء بإغواء آدم على المعصية . . والغواية جاءت من الشيطان للإثنين معا . .

ولكن ما هدف الشيطان من هذه الوسوسة ؟ . . هدفه أن يعصى آدم وحواء رجها . . فيعاقبا كها عوقب الشيطان بالطرد من رحمة الله . . والعقوبة هنا هي أن تظهر سوءات آدم وحواء . . والسوءة هي ما يسوؤك النظر اليه . . أو هي العورة . . لأن الفطرة تجعل الإنسان يخجل من أن يظهر عورته على الناس .

وقبل أن يأكل آدم وحواء من الشجرة لم ير أحدهما عورة الأخر . . ولا عورة نفسه . . فلا آدم رأى عورته ولا عورة حواء . . وكذلك حواء لم تر عورتها ولا عورة آدم . . كلاهما ستره الله عن الأخر .

لقد اتعب العلماء أنفسهم . . في كيف كانت عورتا آدم وحواء مستورتين عنهما . . قال بعضهم كان عليهما اللباس . . وقال آخرون ان أظافر آدم وحواء كانت طويلة . . حتى كانت تصل الى قدميهما . . وكانت هي التي تستر العورة . . ثم زالت هذه الأظافر بالمعصية . .

ولكن ذلك لا يجب أن يشغلنا . . فالله سبحانه وتعالى . . 19 كان يستر عورتى آدم وحواء . . بما شاء من أنواع الستر . . بنور قوى من عنده . . فالنور اذا كان قويا فلا تستطيع أن ترى الأشياء من خلاله . . فإن النور فى ضعفه نميز به الأشياء . . وفى قوته يخفيها عنا . . وسواء ستر الله سبحانه وتعالى عورتى آدم وحواء بثوب أو بأظافر . . أو بنور من عنده . . فالمهم أن هذه العورات كانت مستورة عن أعينها .





#### وظمرت عورة الأنسان

والسؤال لماذا نستاء عندما تظهر عوراتنا ؟ . . إن العورات هي مكان خروج فضلات الطعام والشراب . . إننا نحرص على كشف أماكن دخول الطعام والشراب كالفم مثلا . . ونحرص حرصا شديدا في نفس الوقت . . على عدم إظهار اماكن خروج فضلات الطعام والشراب . .

يقول بعض العلماء في تعليل ذلك: إن العورة تذكرنا بعصية الله .. فعندما حدثت المعصية ظهرت العورة .. ولذلك فنحن نريد أن نسترها .. لأنها رمز للمعصية .. والمعصية عورة يحاول الإنسان دائها أن يخفيها ويخجل منها .. يحرص ألا يراه الناس ، والرجل مع زوجه يحرص على أن لا يراه أحد .. ويحتاط لذلك أشد الاحتياط .. الانسان عندما يكون معه مال حلال .. يخرجه أمام كل الناس .. ولا يخشى شيئا .. والانسان ومعه مال مسروق يحاول أن يخفيه عن الدنيا كلها .. فالمعصية في كل أحوالها عورة يحرص الناس على إخفائها وسترها .

ولكن كيف تم إغواء الشيطان لأدم وحواء ؟.. كيف أوقعهما في المعصية .

#### إقرأ قول الحق جل جلاله :

# ﴿ وَقَالَ مَا نَهَـٰكُمُ اللَّهِ كَا مَنُكُمَا عَنْ هَاذِهِ ٱلنَّحِرَ ۚ وَاللَّهِ أَن تَكُونَا مِنْ النَّحَرَ وَاللَّهِ مَا مَلَكَيْنِ أَوْتَكُونَا مِنْ الْخُلِدِينَ ﴾ مَلَكَيْنِ أَوْتَكُونَا مِنْ الْخُلِدِينَ ﴾

(من الآية ٢٠ سورة الإعراف)

جاء الشيطان لهما من جهة ما تريده النفس البشرية وتتمناه . . وهو حياة خالدة لا تنتهى ولا تزول . . وملك دائم لاينفد . . ولذلك فإن الشيطان حين أراد أن يغرى آدم وحواء بأن يأكلا من الشجرة قال لآدم كما يروى لنا القرآن الكريم :

# ﴿ هَلَأَدُلُّكَ عَلَىٰ شَجَهَ فِآلَحُكُمُ لِهِ فَصُلُكِ لَّا يَتَكِلُ ﴾

(من الآية ١٢٠ سورة طه)

والشيطان كاذب فيها يقول . . فلو كانت هذه شجرة الخلد فعلا لأكل منها الشيطان نفسه وأصبح خالدا لا يموت . . ولكنه طلب من الله أن يبقيه إلى يوم القيامة . . لأنه يعلم يقينا أن الله هو خالق الحياة . . وأنه وحده هو الذي يبقيها - أو يذهبها . .

ولابد أن نتنبه الى طريقه إغواء الشيطان . إنه يحاول إغواء الانسان . بأن منهج الله سبحانه وتعالى يضره ولا ينفعه . وأن النفع الحقيقى هو فى المعصية . لهذا قال لآدم وحواء . ان الله منعها من الأكل من هذه الشجرة . حتى لايكون لهما الملك والحلود . والانسان يكره الفقر ويكره الموت . ويريد أن يبقى خالدا . ولذلك جاء لهما الشيطان

ليقول لهما: اذا أردتما الخلد والملك . فأمامكما هذه الشجرة . . وحلف لهما كما يروى القرآن الكريم :

### ﴿ وَقَاسَمُهُمَّا إِنِّ لَكُمَا لَيْنَ النَّالِيِّعِينَ ﴾

( مَن الآية ٢١ سورة الاعراف )

أى أقسم لهما أنه يريد لهما النصح . . وصدقا القسم . . صدقا الشيطان فى أنه يريد لهما الخير . . ولذلك عاتب الله سبحانه وتعالى . . آدم وحواء بأنهما صدقا قَسَمَ ابليس . . مع أنه جل جلاله قد بين لهما أن إبليس عدولهما لا يريد لهما الخير . . وذلك فى قوله تعالى :

#### ﴿ وَنَادَا بُهَا رَبُّهُمَّا أَلَهُ أَنْهَكُمَا عَنْ تِلْكُمَا ٱلشَّبِيَ وَ وَأَقُلُلَّكُمَّا إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ لَكُمَا عَدُوَّ بُنِينَ ﴾ ومن الآية ٢٢ سودة الاعداف)

ولكن آدم وحواء هما اللذان أحسا بالندم الشديد . . ما كانا يعتقدان أن خلقا من خلق الله يقسم بالله على باطل . . ولذلك قال قتاده رضى الله عنه . . المؤمن بالله يخدع . . أى اذا دخلت على مؤمن بالله سهل لك خداعه .

وكان سيدنا عبدالله بن عمر . عندما يحسن أحد عبيده الصلاة يعتقه . . فكان العبيد اذا رأوه بدأوا يصلون بخشوع . . فقال له الناس : ان العبيد يخدعونك لتعتقهم . . فقال لهم عبدالله بن عمر . . من خدعنا بالله انخدعنا له .

الحق سبحانه وتعالى يقول :

# ﴿ فَدَلَّلُهُ مَا بِغُرُهُ رُّ فَسَلَاً ذَاقًا ٱلشَّحَرَّةَ بَدَثُ كَلَمُا سَوْءَا ثَهُ مَا وَ فَا لَكُمَّا مَا مِن وَدَقِاً ثَجَنَّا اللَّهِ عَلَيْهِ مَا مِن وَدَقِاً ثَجَنَّةً ﴿ ﴾ وَطَفِقًا يَخْصِفَانِ عَلَيْهِ مَا مِن وَدَقِاً ثَجَنَّةً ﴾

(من الآية ٢٢ سورة الاعراف)

لفظ دل مأخوذ من دلى حبل الدلو فى البئر ليبحث عن الماء . . والغرور هو الإغراء الذي يوقع الانسان في المخالفة .

وهنا لنا وقفة . . لا يظن أحد أن ابليس أوقع آدم وحواء . . في المعصية على مرحلة واحدة . . بل سبق ذلك مراحل . . فإبليس خدعها أولا ليقتربا من الشجرة ، ثم زين لهما ثهارها وحلاوتها ولونها ورائحتها ، ثم بعد ذلك أغراهما بالأكل ! أى أن المعصية تمت على مراحل ولم تتم دفعة واحدة . . ورسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : (تعرض الفتن على القلوب عودا عودا كالحصير) . . لذلك لابد أن نتنبه . . أن الاقتراب من المعصية يوقعنا فيها .

ماذا حدث ؟ . . هل كرر آدم وحواء المعصية . . وأكلا مرات ومرات من الشجرة ؟ . . الحق تبارك وتعالى يقول : « فلها ذاقا الشجرة » . . أى بمجرد التذوق . . ولم يكن هناك أصرار على تكرار المعصية . . إنه بمجرد التذوق ظهرت لهما عوراتهما . . فقاما بإخفائها أو مداراتها . . بورق اشجار الجنة . . ومعنى ذلك انهما احتاجا . . الى أكثر من ورقة ليداريا العوره . .

وهنا نرى عدل الله سبحانه وتعالى في أنه حذرهما أولا من

المخالفة . وابلغها بالجزاء أو العقاب . حتى يكون العقاب عدلا وحقا . ولذلك فإن التشريع الالهى لا يوجد فيه ما يسمى بالقوانين بأثر رجعى . فلا تجريم فى العدل الالهى إلا بنص . والنص هو نهى الله لآدم وحواء . أن يقربا هذه الشجرة . وأن الشيطان عدو لهما . . وقول الحق « ألم أنهكما عن تلك الشجرة » بصيغة الاستفهام . . معناه أنه لا يوجد الا جواب واحد . . نعم يارب نهيتنا .

لقد كان الهدف من هذه التجربة العملية من الله سبحانه وتعالى . ليحصن آدم وحواء وذريتها من الشيطان . . فيعرفا أنه كاذب في كل ما يَعِدُ به . . وأنه يريد بها السوء . . ولو تظاهر بأنه يريد لهما الخير . . وأن مهمة الشيطان أن يستخدم كل الحيل . . لاغراء آدم وذريته على المعصية . . وأن يستخدم كل الحيل لإيقاع آدم وذريته فيها نهى الله عنه .

ولكن هل انتهت المعركة ؟ . . إنها لم تنته . . ولكنها استمرت وستستمر الى ان تقوم الساعة .



#### الفصل الرابع



معصية أدم .. ومعصية ابليس إنتهينا في الفصل السابق إلى أن إبليسَ قد دخل إلى غواية آدم من جهة أن الله عزيز غنى مستغن بذاته عن كل خلقه . . إن الله سبحانه وتعالى يقول في حديث قدسى في هذا المعنى :

( ياعبادي لو أن أولكم وآخركم وإنسكم

وجنكم كانوا على أتقى قلب رجل واحد منكم مازاد ذلك في ملكى شيئا ، ولو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم كانوا على أفجر قلب رجل واحد منكم مانقص ذلك من ملكى شيئا . . ولو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم قاموا في صعيد واحد فسألوني فأعطيت كل إنسان مسألته مانقص ذلك عندى إلا كما ينقص المخيط إذا أدخل البحر .

إذن فمن باب عزة الله .. دخل الشيطان إلى غواية آدم .. واستطاع إبليس أن يقنع آدم أن الله قد منعه من الأكل من الشجرة لأنه لايريد له الخير .. وذلك حتى نفطن .. الى طريق ابليس فى الغواية .. فلا خير فى خير يؤدى إلى النار والمعصية .. ولاشر فى شر يؤدى إلى الجنة وطاعة الله .

ان الشيطان يحاول أن يصور الشر للإنسان بأنه خير . . ولذلك صور لآدم أن المعصية خير . . فلما أكل آدم من الشجرة . . وارتكب المعصية هرب إبليس !

والسؤال الذي يدور هنا . . لماذا غفر الله سبحانه وتعالى لأدم خطيئته ولم يغفر لابليس معصيته ؟ . . لقد عصى آدم ، وعصى إبليس . . الأول تاب الله عليه وتقبل توبته . . والثانى لعنه وجعله خالدا في النار . . ماهو الفرق بين المعصيتين ؟

نقول: إن آدم وحواء حين عصيا الله سبحانه وتعالى . . لم يصرا على المعصية . . ولم يحاولا رد الأمر على الأمر . . انهما لم يقولا يارب إن حكمك ليس حقا كما فعل الشيطان حين قال : « أنا خير منه خلقتنى من نار وخلقته من طين » . . لم يفعلا ذلك ولكنها اعترفا بذنبهما . . وطلبا المغفرة والرحمة من الله . . وفي ذلك يقول الحق سبحانه وتعالى :

﴿ قَالَارِبَّنَا ظَلَنَا أَنفُسَنَا وَإِن كَانِغُ فِرُلَنَا وَتَرْحَمُنَا لَنَكُونَنَّ وَلَارِبَّنَا ظَلَنَا أَنفُسَنَا وَإِن كَانِعُ فَرَكَنَا وَتَرْحَمُنَا لَنَكُونَنَّ وَاللَّهِ عَلَيْهِ إِنَّا لَهُ كُولَانًا وَتَرْحَمُنَا لَنَكُونَا

والآية ٢٣ سورة الأعراف،

تلك هى الكلمات التى قالها آدم وحواء بعد المعصية . . قالا : يارب ان قولك حق وحكمك حق . ولكننا لم نستطع أن نحمل نفسينا الضعيفتين على إتباع المنهج . . فظلمنا أنفسنا . أى أننا مشينا بها فى طريق الهلاك . . ونحن نطلب منك المغفرة والرحمة . . فإن لم تعطهما لنا نكن من الخاسرين الذين خسروا انفسهم يوم القيامة .

وهكذا طلب آدم وحواء من الله ان يتوب عليها . وفي ذلك يقول الحق سبحانه وتعالى في سورة البقرة :

والآية ٣٧ سورة البقرة،

والتوبة تمت على ثلاث مراحل . المرحلة الأولى : أنه تعالى شرع التوبة لعباده . . المرحلة الثانية : أنهم عندما تابوا قبلها منهم . . والمرحلة الثالثة : من ألتوبة تكون بعدم عودتهم

إلى المعصية . . بعض الناس لايستوعب . . قول الحق تبارك وتعالى :

# ﴿ ثُوَّتَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُو بُوَا ۗ إِنَّ أَلَنَّهَ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾ ﴿ ثُوَّتَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُو بُوا ۗ إِنَّ أَلَنَّهَ هُوَ النَّوبِهِ ، من الآبة ١١٨ سورة النوبة،

وبعض الناس يتساءل: إذا كان الله قد تاب عليهم فلماذا وجبت عليهم التوبة ؟ نقول إن تشريع الله سبحانه وتعالى للتوبة لابد أن يحدث قبل التوبة . . فقوله : « تاب عليهم » . . أى شرع لهم التوبة . .

قال لهم اذا فعلتم ذنبا أو معصية فتوبوا . . ومادام الله جل جلاله قد طلب منهم أن يتوبوا فإنهم يتوجهون إليه بالتوبة فيقبلها الله منهم .

وتشريع التوبة ليس رحمة بالعاصى وحده . . ولكن بالمجتمع كله . . ذلك لأن الله سبحانه وتعالى لو لم يفتح باب التوبة . . لازداد كل من يرتكب معصية في معاصيه . . فهادامت لاتوجد توبة . . ومادامت المعصية تؤدى إلى الجلود في جهنم . . فكل من ارتكب معصية واحدة . . يملأ حياته بالمعاصى . . فهادام لا أمل له في الجنة . . فليأخذ نصيبه من الدنيا . . وجذا يشقى المجتمع كله . . لأن كل عاص سيزداد معصية .

وانتشار المعصية لايعانى منها فرد . . بل يعانى منها المجتمع . . ولكن الله تبارك وتعالى ـ بتشريعه التوبة ـ قد رحم المجتمع من انتشار المعاصى . . فالمعصية الأولى لاتؤدى إلى الخلود فى النار إذا تاب الإنسان عنها ورجع إلى الله . . ولذلك فإن الإنسان لايتهادى فى المعصية . . بل يذهب إلى جانب الخير . . فيتوب الى الله . . ويكثر من عمل الخير فيغفر له

ذبه . . وبذلك يبقى الأمل فى جنة الله . . وتبقى الرغبة فى الخير . . فالتوبة رحمة الخير . . فالتوبة رحمة للمجتمع .

إبليس تأبى على أوامر الله . . وزاد ذلك بأنه سيغوى الإنسان على المعصية . . فقال كها يروى لنا القرآن الكريم :

﴿ قَالَ فَهِمَا أَغُونُيْنِي لَأَقَعُ كَدَنَّ لَمَهُ مُصِرَاطَكَ ٱلْمُسْنَقِيمَ ثُوَ لَاَتِيَنَّهُ مُرِّنَ كَيْنِ أَيُدِيهِ مُومِنُ خَلْفِهِ مُوكَعَنْ أَيْسُنِهِمُ وَعَن شَمَا بِلِهِ مُ وَلَا تِجَدُأ كُثُرُهُمُ شَلِكِينَ ﴾ وعَن شَمَا بِلِهِ مُ وَلَا تِجَدُأ كُثُرُهُمُ شَلِكِينَ ﴾

إن إبليس لم يعترف بمعصيته . . بل اصر عليها . . وقال سأفعل كذا وكذا وكذا في اصرار على المعصية . . أما آدم وحواء فقد اعترفا بذنبيهما وهذه نقطة هامة . . لابد ان نلتفت اليها . . ليتنبه الناس الذين يقدمون على المعصية . . ألا يبرروها برد الأمر على الله . . كأن يقولوا تغيرت الظروف . . أو الوقت قد تغير . .

مثلا الذين يتعاملون بالفائدة الثابتة مع البنوك . وهذه فيها شبهة ربا . . نقول لهم لاتقولوا ان الربا ليس حراما . . وأن الفائدة الثابتة نظام عالمي . . وأن الدنيا كلها تتعامل بها . . وأن الزمن قد تغير . . إلى آخر مانسمعه في هذه الأيام . . انكم بقولكم هذا تخرجون أنفسكم من نطاق رحمة الله . . إلى نطاق الطرد من رحمته سبحانه وتعالى .

ولكن قولوا يارب . . لم نقدر على أنفسنا . . فاغفر لنا وارحمنا ، وفي هذه الحالة تكون قد اتهمت نفسك بالضعف والغفلة والظلم . . وأبقيت نفسك في نطاق الإيمان ، ولكن أن ترد الحكم على الله . . وتقول إن الربا ليس حراما . . تكون قد خرجت من الإيمان . . الى الكفر والعياذ بالله .

فإذا ارتكب إنسان معصية فلا يجاول ان يبرر ارتكابها أو يدافع عنها . ويدعى انها حلال . ولايقول إن الظروف قد تغيرت . وكان الواجب أن يتغير الحكم . . فإن ذلك فيه رد لأمر الله يخرج الانسان من الايمان الى الكفر . . ومن الرحمة الى اللعنة . . وهذا هو الفرق بين معصية آدم ومعصية إبليس . .

إبليس عصى وتكبر . . وآدم عصى ، ولكنه اعترف بذنبه . . وحينها اعترف أدم وحواء بذنبيها علمها طريق التوبة . . ولولا أن الله جل جلاله علمها . . لما عرفا كيف يتوبان . . فالتوبة تمت بايجاء من الله سبحانه وتعالى .

وإذا تدبرنا قول الحق جل وعلا . . نرى أن الحق تبارك وتعالى قال : « قالا ربنا ظلمنا أنفسنا » نلاحظ هنا انها تحدثا بصيغة الجمع . انها لم يقولا ربنا ظلمنا نفسينا . . لأن الخطاب لايشمل آدم وحواء فقط بل يشمل ذرية آدم المطمورة في ظهره . . حينئذ قال الحق جل جلاله لهما :

﴿ قَالَ الْمُبِطُوا بِعُضْكُمُ لِبَعْضِ عَدُقٌ وَلَكُمُ فِي

ٱلْأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمُتَاعُ إِلَى حِينِ

،الآية ٢٤ سورة الأعرا<del>ف</del>،

انه يجب أن نتنبه . إلى الأيات التي تروى لنا عملية الهبوط . . فمرة يقول الحق سبحانه وتعالى :

من الآية ١٢٣ سورة طه،

(ومرة يقول جل جلاله:)

# ﴿ قُلْنَا ٱمْبِطُوا مِنْهَاجَمِيعًا ﴾

من الآية ٣٨ سورة البقرة،

المخاطبون هم آدم وحواء وإبليس . والعداوة هنا مسبقة بين الإنسان والشيطان . ولكن قوله تعالى : و اهبطا منها جميعا بعضكم لبعض عدو ، تبين لنا أن العداوة بين طرفين . آدم وحواء طرف . وإبليس طرف آخر ، فكأنها فريقان : آدم وحواء وذريتها ، وإبليس وذريته . فلا تعارض . ويجب علينا أن نفهم . أن استخدام الحق لعبارة بعضكم لبعض عدو . أنه سيكون هناك صراع وعداء بين ذرية آدم وذرية إبليس . وأن هذا الصراع مستمر بعمر الدنيا فقط ولايمتد إلى الآخرة . ولكنه بالنسبة للشيطان والانسان . وسراع مستمر بعمر كل منها في الدنيا . وليس بعمر الدنيا كلها . فإذا مات الشيطان . أو مات الانسان انتهى الصراع بالنسبة لحما ، وعمر الجن اكبر كثيرا من عمر الدنيا . واقرأ قول الحق سبحانه وتعالى في حق الجن :

﴿ قَالُواْ يَا تَقُومَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتُّبًا أَنزِلَ مِنْ بَعَدِمُوسَى

مُصَدِّقًالِّلَابَيْنَ يَكَنِهِ يَهُدِيَ إِلَّاكُوِّتِ

وَإِلَّا طَرِيقٍ يُسْنَقِيدٍ ﴾

والآية ٣٠ سورة الاحقاف،

فكان يَوْلاء الجن . عاشوا عصر موسى عليه السلام . . وظلوا أحياء حتى نزل القرآن الكريم . . اى مايقرب من ثلاثة آلاف سنة . . ولايوجد من البشر من عاصر موسى . . وعاصر رسالة محمد عليه الصلاة والسلام .



#### صراع في الدنيا

إن الصراع بين الشيطان والإنسان - كما قلنا - فترته محدودة بحياة الاثنين . . ولايمتد بعد الموت . . ولايكون في الأخرة . .

الحق سبحانه وتعالى . . يتوجه بعد ذلك بالنصح . . إلى اولاد آدم ليحصنهم من الشيطان . . فيقول جل جلاله : ﴿ يُلِنَيْءَادَمَ قَدُّ أَنْزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِبَاسًا يُولِي سُوءَ لِيَكُمْ

# وريشًا ولِبَاسُ التَّقُونَى ﴾

دمن الآية ٢٦ سورة الأعراف،

والخطاب هنا موجه . . إلى كل نفس من أولاد آدم لأن كل نفس من أولاد آدم . . لها معركة وعداوة مع ذرية إبليس . . الله سبحانه وتعالى يلفتنا إلى أنه أنزل لنا من السهاء منهجا . . يستر عوراتنا . . ويداريها . . والانزال يقتضى أن يببط الشيء من علو . . وكل خير من الأرض هبط من السهاء . . واللباس يصنع مما تنتجه الأرض . . وما تنتجه الأرض لايكون إلا بالمطر الذي ينزل من السهاء . .

ويجب أن نعلم أن الله تبارك وتعالى أنزل المنهج ليستر عورات البشر ، وعورات المجتمعات ، إننا اذا أقمنا المنهج ، فلن تظهر فينا عورات ولا سيئات . . ولأصبح المجتمع متجانسا مترابطا . . فكأن الذي أنزله الله من السهاء من مطر يعطينا من الارض الثوب الذي يداري عوراتنا الحسية ، ولباسا من القيم يداري عوراتنا المعنوية . . بل واكثر من ذلك . . أعطانا الزينة من ريش الطير وغيره كنوع من الرفاهية والمتعة . فكأن الحق سبحانه وتعالى أعطانا ترف الحياة . . وجعله حلالا لنا . . وأعطانا المنهج ليستر عوراتنا المعنوية . . فإذا كان اللباس المادي . . يداري عورة الجسد في الحياة الدنيا . . فإن لباس التقوى يداري عوراتنا من فضوح الأخرة . . ولباس التقوى . . أي الذي نتقى به غضب الله سبحانه وتعالى . . هو خير من اللباس المادي . . ولذلك يقول الحق تبارك وتعالى . . هو خير من اللباس المادي . . ولذلك يقول الحق تبارك وتعالى . . عنه :

# ﴿ وَلِبَاسُ لَلْتَقُوَىٰ ذَالِكَ خَيْرٌ ذَالِكَ مِنْ ءَايَٰتِ ٱللَّهِ لَعَلَّهُمُ

رمن الآية ٢٦ سورة الأعراف،

إذن فلباس التقوى - الذى هو خير من لباس الدنيا لأنه يقينا غضب الله جل جلاله - هو آية من آيات الله . . لنعرف أننا مكونون من مادة وقيم . . وكما للمادة عورات مادية تظهر إذا نزعنا ثيابنا . . فللقيم أيضا عورات تظهر لعدم التقوى . ثم يأتينا التحذير من الله سبحانه وتعالى :

﴿ يَلَهِيَ ءَادَمَ لَا يَفْتِنَكُمُ وَالشَّيْطِكُ مُنَاأَخُرَجَ أَبُوَيُكُمُّ مِّنَ ٱلْجَنَّةِ يَنِزِعُ عَنْهُمَالِبَاسَهُمَالِيُ بِهُمَاسَوُءَ لِتَعِمَّا ﴾

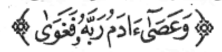
من الآية ٢٧ سورة الأعرا**ف**،

الله سبحانه وتعالى . . يحذرنا من فتنة الشيطان . . والفتنة هي الاختبار . . فإذا نجحنا في الاختبار فلن يحدث الفساد ، ولكنه يحدث إذا سقطنا فى الفتنة . . والفتنة ليست شرا ولا خيرا . . بل هى اختبار يأتى لك بالخير ان نجحت ، أو بالشر إن سقطت فيه .

وهكذا جاء التحذير من الشيطان بتجربة عملية لآدم وحواء قبل أن ينزلا الى الأرض . . وهى تجربة التكليف فى افعل ولا تفعل . . وكانت التجربة كها فى التكليف . . فيها أمر وفيها نهى . . الأمر أن آدم له أن يأكل من كل مافى الجنة التى كان يعيش فيها ، والنهى انه لايقرب شجرة واحدة ، فى هذه الحنة . .

لقد افهم الله تبارك وتعالى آدم أن الشيطان عدو له ، وأنه سيوقعه في المعصية . . ولكن رغم هذا التحذير . . أكل آدم وحواء من الشجرة فظهرت عوراتها . . وذلك حتى نعرف أن أي طاعة للشيطان . . لايأتي منها الخير أبدا .

الله سبحانه وتعالى يريد منا أن نعلم أن آدم فيه عنصران . . عنصر البشرية التى تصيب وتخطىء ، وتعصى وتتوب ، وعنصر النبوة المعصومة من الخطأ . ولذلك يجب ان نفطن الى النص القرآني في قوله تعالى :



دمن الآية ١٢١ سورة طه،

وهذه طبيعة البشر . . وقوله جل جلاله : ﴿ ثُمُّ ٱلْجَتَّابُهُ رَبُّهُ وَقَتَابَ عَلَيْهِ وَهَــَدَى ﴾

دمن الآية ١٢٢ سورة طه،

وهذا الهدى الذى سيأتى به الانبياء من ذرية آدم . . ولذلك لا يجب أن نقول كيف عصى آدم ربه وهو نبى ؟ لأن معصية آدم

حدثت قبل ألنبوة . .

وبعد المعصية جاءت النبوة وجاء الهدى . . إذن فالبشرية تنقسم الى قسمين . . أنبياء يبلغون للناس المنهج عن الله . . وهؤلاء معصومون من الخطأ . . وقسم يبلغهم الله منهجه . . فيطيعون ويعصون ويتوبون ولايقول أحد أو يدعى أن آدم نزل إلى الأرض بسبب المعصية . . لأن الله خلقه وذريته للحياة في الأرض ونهاهم وحذرهم من فتنة الشيطان . . في قوله تعالى : « يابني آدم لايفتننكم الشيطان » . . هذا التحذير للبشر وليس للشيطان . . فالله جل جلاله لم يقل للشيطان . . لاتفتن بني آدم . . ولو قال له ذلك لخرج الشيطان عن مهمته لاتفتن بني آدم . . ولو قال له ذلك لخرج الشيطان عن مهمته في الحياة . . ولأصبحت الحياة ليست دار اختبار كها أرادها الله سبحانه وتعالى . . تؤدى بخلقه المختارين إما إلى الجنة . . وإما إلى النار والعياذ بالله .

ولذلك فإن فتنة الشيطان . . هي من تمام ما أراده الله المحياة الدنيا . . لكن بعض الناس يتساءل عن قول الله

سبحانه وتعالى:

﴿ وَوَصَّىٰ بِهَ اَلِرَاهِ عَمُ بَنِيهِ وَيَعْ قُوبُ يَلَئِنَ إِنَّ ٱللَّهَ اللَّهِ وَيَعْ قُوبُ يَلَئِنَ إِنَّ ٱللَّهَ اللَّهِ اللَّهُ الللْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّ

«الأية ١٣٧ سورة البقرة»

والنهى هنا للبشر . . والسؤال : هل يملك الناس اختيارا في الموت ؟ هل يستطيعون ان يجددوا وقته وزمانه ومكانه . . فلا يموتون الا وهم مسلمون ؟ نقول ان الحق تبارك وتعالى يريد أن يلفتنا الى ان الموت يأتى بغته وفى أى لحظة . . فكونوا على الاسلام دائما . . حتى لايفاجئكم الموت . . الا وأنتم مسلمون . .

إن الله سبحانه وتعالى . . يريدنا أن نعرف أن فتنة الشيطان . . تخرجنا من جنة التكليف التى تقودنا إلى جنة الخلود فى الأخرة . . ثم يقول الحق تبارك وتعالى :

﴿ إِنَّهُ رَيْنَا مُ هُو وَقِيلُهُ وِينَ حَيْثُ لَا تَرُونَهُمْ ﴾

من الآية ٧٧ سورة الأعراف،

أى أن الشيطان يرانا ونحن لانراه . . وهذا يعطيه قدرة على الاغواء . . لأننا مادمنا لانراه . . فاننا لانستطيع أن نعرف الجهة التى سيأتى منها . . أو أن نتنبه الى انه يوسوس لنا . ولكن هل تركنا الحق تبارك وتعالى للشيطان يغرينا ويغوينا ؟ . . أم أنه أوجد لنا الوقاية ؟

الحق جل جلاله شاء عدله . . ان يوجد لنا الوقاية من هذه الوسوسة . . ومن كل هذا الشر . . الوقاية لا تكون الا بالتمسك بمنهج الله ويخلص بالتمسك بمنهج الله ويخلص له . . لايستطيع الشيطان أن يصل اليه أبدا . . ولا أن يغويه . ولذلك نجد في الآية الكريمة :

فيعِزتك لَأَغْوِينَهُم أَجْعَينَ إِلاَ عَبَادَكُ مَنهُم المُخْلَصِينَ . . . اعتراف من الشيطان بأنه لايستطيع أن يقترب عمن يتمسك بالله وبمنهجه لأنه في منعة منه لتمسكه بمنهج الله .

أن قول الحق تبارك وتعالى :

﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمٌ سُلُطَكُ إِلَّا مَنِ ٱتَبَعَكِ مِنَ ٱلْمُسَاوِينَ ﴾

والآية ٤٢ سورة الحجر،

لقد كفل الحق تبارك وتعالى الحماية لكل عبد اخلص فى ايمانه بالله . . وأخلص فى عبادته . . ولذلك فإن المؤمنين يحفظهم الله جل جلاله من غواية الشيطان . . وفى ذلك يقول الحق سبحانه فى وصف المؤمنين:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَا تَتَقَوُّا إِذَا مَسَهُمُ مُلَّيِّكُ مِّنَ ٱلشَّيْطِلِ نَذَكَّرُوا فَإِذَا هُمُّ مُبْصِرُونَ ﴾

.الاية ٢٠١ سورة الأعراف،

معنى هذا أن الشيطان إذا مس عباد الله المؤمنين فإن الله الايتركهم ، وانما يذكرهم بجنهجه . . وحينئذ يبصرون الحق ، فيعودون إلى اتباع المنهج . . فكأن الذي يتبع الشيطان مثل الأعمى . . الذي لايرى شيئا فيتخبط في السير ويتعثر ويقع . . والشيطان يحاول أن يعمى الأبصار . . حتى لاترى الحقيقة . . ولاترى آيات الله في كونه ولاتبصر شيئا . إن الحق تبارك وتعالى يعطينا هذه الصورة وهو يصف لنا

اتباع الشيطان في الاخرة في قوله سبحانه: هُو قَالَ كَذَالِكَ اللهِ عَالَ كَذَالِكَ اللهِ قَالَ كَذَالِكَ اللهِ عَالَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

أَتُنَكَءَ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

أى أن مهمة الشيطان . أن يعمى الانسان عن آيات الله في الكون . فلا يرى عظمة الخلق . ولايرى قدرة الله الخالق سبحانه وتعالى . وعدم رؤيته لهذه الآيات . ينسيه عبوديته لله . ويجعله يأخذ الدنيا على انها غاية وليست وسيلة للآخره . ولذلك فهو يجاول أن يأخذ منها كل مايستطيع حلالا أو حراما . لأنه مادامت لاتوجد بالنسبة له الا

الدنيا . . فمهمته أن ينتزع منها كل ماتعطى بطريق مشروع أو غير مشروع . . والمهم عنده ومقياسه في النجاح . . هو ما يحققه من شهوات ونزوات . . وسرقات ورشوة الى غير ذلك . .

هذا الصنف من الناس عندما يأتى في الأخرة يبعثه الله أعمى لايرى شيئا . يتخبط ويتعثر . فاذا سأل عن سبب هذا العمى وقد كان مبصرا في الدنيا . فيقول له الله . لقد كنت أعمى في الدنيا . حقيقة كانت لك عينان ولكنك لم تكن تبصر بهما آيات الله في كونه ، لهذا انطلقت تعصى وتكفر . فكما نسيت آيات الله في الدنيا . ينساك الله سبحانه وتعالى في الأخره أي لاتنالك رحمته في هذا اليوم . . ولذلك يقول الحق جل جلاله :

# ﴿ وَكَنَ كَانَ فِهِكَذِيْهِ أَعُمَا فَهُوَ فِي ٱلْآخِرَ فِ أَعْمَىٰ فَهُوَ فِي ٱلْآخِرَ فِ أَعْمَىٰ وَأَضَلُ سَبِيلًا ﴾ وَأَضَلُ سَبِيلًا ﴾

والاية ٧٢ سورة الاسراء،

والعمى هنا ليس معناه فقد البصر . . ولكن معناه فقد البصيرة التي يرى بها الانسان آيات الله التي تدفعه الى الايمان . . والى طاعة المنهج . .

ومن رحمة الله انه سبحانه وتعالى فضح لنا أساليب الشيطان . . وكيف يغوى الانسان . . وأبان لنا الطريقة التي يدخل بها إلى النفس البشرية ؟ والوسيلة التي يوقع بها الانسان في المعصية ؟ لقد وضح لنا هذا كله حتى نتنبه الى مداخل الشيطان للنفس البشرية . . لكى نسد هذه المداخل . . فلا ينفذ الشيطان الى نفوسنا ،

فيا هي هذه المداخل؟!

### الفصل المامس



مداخل الشيطان ٠٠ الى الإنسان الله سبحانه وتعالى . . أخبرنا في القرآن الكريم . . أن هناك نزغاً للشيطان . . ووسوسة للشيطان . . ووسوسة للشيطان . . ووسا للشيطان . . فها هو الفرق . . بين هذه الأشياء كلها ؟ . . وما هي الطريقة التي يدخل بها - الشيطان ـ الى النفس يدخل بها - الشيطان ـ الى النفس ألبشرية ؟ . . وكيف يخوف أولياءه ؟ . . وكيف يهرب ويترك أولياءه ؟ . . ويسيطر عليهم بالخوف ؟ . . وكيف يهرب ويترك الانسان الساقط في المعصية ثم يتبرأ منه بعد ذلك ؟

قبل أن نبدأ . . لابد أن نقول أن للشيطان وسوسة وللنفس البشرية وسوسة ودفعاً إلى المعصية . . ذلك أن الله سبحانه وتعالى . . أخبرنا في القرآن الكريم . . أن النفوس تتفاوت . . هناك النفس الطيبة . . والنفس اللوامة . . والنفس الأمارة بالسوء .

فالنفس الطيبة هي التي لا تفعل الاطيباً والاخيراً ، والنفس اللوامة . . هي التي يقع صاحبها في المعصية ، ولكنها تلومه عليها . . فيعود الى الخير مرة أخرى ، وقد يقع الإنسان في المعصية اكثر من مرة . . والنفس الأمارة بالسوء . . هي التي اعتاد صاحبها السوء . . فلم يعد يثير فيه أي شعور بالندم والاستنكار . . بل هو يعيش مع السوء . . ويأمر بالسوء وقد اعتاده ، بحيث أصبح لا يفعل الاسيئا . . ويستمتع بذلك السوء!

هناك نوعان من الوسوسة . . وسوسة الشيطان بالنسبة للإنسان . . ووسوسة النفس له . . فكيف نفرق بين وسوسة الشيطان . . ووسوسة النفس ؟

ونقول: ان الشيطان يريد الانسان عاصيا على أى وجه . . فلا يهمه نوع المعصية . . ولكن يهمه حدوثها . . فاذا حاول أن يغرى الانسان بالمال الحرام . . ولم يجد منه استجابة . . أسرع يزين له المعصية مع النساء بارتكاب الزنا والفاحشة ، فإذا فشل فى ذلك . . أسرع يزين له معصية الخمر . . ويحاول أن يغريه بها ، فإن سد عليه كل منافذ المعصية . . أسرع يحاول أن يفسد له الطاعة بأن يجعله مثلا يتفاخر بالصدقة فيضيع ثوابها . . أو إذا جاء موعد الصلاة . . فإنه يحاول أن ينعه من أدائها .

ويجب ان تعلم أن هذا الاغواء لا يأتى قسرا أو قهرا ... فالشيطان ليس له سلطان القهر على الانسان .. ولكن إذا أذّن للصلاة .. ولكن إذا أذّن يؤجلها حتى ينتهى الفيلم الذى يشاهده فى التليفزيون .. فإذا انتهى الفيلم .. يذكره بأعمال يؤديها .. كأن يتصل بصديق له بالتليفون .. أو يتناول العشاء أولا .. أو يقوم بزيارة كان قد نسيها . الى غير ذلك من أفاعيل الشيطان .

فإن كان الانسان تاجرا . . فإنه يخوفه من أنه اذا قام للصلاة فستضيع منه صفقات ويضيع منه ربح . . وهكذا يظل ينقله من مشكلة الى أخرى . . حتى يضيع وقت الصلاة . . أو ينصرف عنها بالتدريج . . فان فشل في ذلك . . فإنه يوسوس ينصرف عنها بالتدريج . . فان فشل في ذلك . . فإنه يوسوس

له في رُضِونه وصلاته . فيقول له انك لم تحسن الوضوء فاعده . ويظل يشككه في وضوئه . حتى يعيده مرات ومرات . ثم بعد ذلك يشككه في صلاته . حتى يعيدها مرأت ومرات . ويدخل الشك في نفس الإنسان . فلا يعرف كم صلى . ولا يعرف هل أحسن الوضوء أم لا .

. . إذن فالشيطان لا يهمه نوع المعصية . . ولكن يهمه أن تتم المعصية .

أما وسوسة النفس . . فهى أن تصر على نوع معين من المعصية . . لا تريد غيره . . أى أنها تلح على صاحبها أن يرتكب معصية بذاتها ويكررها . . ولا تطالبه بمعصية أخرى .





#### الفرق بين الوسوستين

ولكى تعرف الفرق بين الوسوستين نقول لك . . إذا كان من يوسوس لك لا يهمه إلا أن تقع فى المعصية . . بصرف النظر عن نوعها . . فهذا هو الشيطان . . أما إذا كان هناك إصرار على معصية معينة ألفتها . . فذلك من نفسك .

إن ابليس دائها يأتى من الباب الذى يرى فيه المنهج ضعيفا . فإذا وجد إنسانا متشددا فى ناحية معينة ، يأتى اليه من ناحية أخرى يكون فيها ضعيفا . فإذا كان الإنسان مثلا . متشددا فى الصلاة محافظا عليها ويؤديها فى أوقاتها . جاءه إبليس من ناحية المال ، فيوسوس له حتى لا يخرج الزكاة ويقتر ، ويأكل أموال الناس بالباطل ، مدخلا فى نفسه الوهم بأن هذه الطريقة تزيد ماله . وتجعله غنيا وتبعد عنه الفقر . والحقيقة غير ذلك . كها قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : (ما نقص مال من صدقة ) . . لأن الصدقة هى التى تكثر المال . . وتضع بركة الله فيه ليزداد وينمو . والمال هو مال الله . . يتركه كل منا عندما يرحل عن الدنيا . . ولكن غير المؤمن يغفل عن هذه الحقيقة .

وحينها يجد ابليس إنسانا متشدداً في الصلاة . . محبا للهال . . يأتيه من ناحية ضعفه فيمنعه من الصدقة وأنواع البر، ثم يغريه بالمال الحرام، وتبدأ المعاصى تنسج على قلبه عودا عودا.. لتغطى القلب كله وتمنعه من ذكر الله.

ولعلنا نذكر قصة ثعلبة الذى طلب من رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يدعو له الله أن يغنيه . . فقال له رسول الله عليه الصلاة والسلام : «قليل تؤدى شكره خير من كثير لا تطيقه ) . . ولكن ثعلبة أصر . . فدعا له رسول الله صلى الله عليه وسلم . . فكثرت غنمه حتى ضاقت بها المدينة . . فخرج الى خارجها . وبدأ ثعلبة يغيب عن الصلاة مع رسول الله صلى الله عليه وسلم . . فيحضر مرة ويتخلف مرة . . عتى اقتصر على صلاة الجمعة . . ثم امتنع عن صلاة الجمعة . . ثم امتنع عن صلاة الجمعة . . ثم امتنع عن مديا أنها جزية . . حتى نزل فيه قول الله سبحانه وتعالى : جزية . . حتى نزل فيه قول الله سبحانه وتعالى :

﴿ وَمِنْهُمْ مَّنْ عَلَهَ اللَّهَ لَمِنْ ءَانَانَا مِن فَضَلِهِ لَنَصَّهَ قَنَّ وَلَيْ وَالْمَا مِن فَضَلِهِ إِلَىٰ وَلَنَّ عَنَ اللَّهِ مِن فَضَلِهِ بِجَلُواْ وَلَنَّ مِنَ الصَّلِحِينَ فَلَكَا ءَاتَلَهُ مِن فَضَلِهِ بِجَلُواْ بِهِ مَن فَصَلِهِ بِجَلُواْ بِهِ وَتَوَلَّواْ وَهُمُ مُعْ فِي الصَّامَ فَا عُمْ اللَّهَ مَا وَعَدُوهُ فَوْ اللَّهُ مَا وَعَدُوهُ وَعَا كَانُواْ يَكُذِ بُونَ ﴾ وَعَا كَانُواْ يَكُذِ بُونَ ﴾

(الايات من ٧٥ ـ ٧٧ سورة التوبة)

وعندما نزلت هذه الآية الكريمة . . انزعج ثعلبة وأسرع يحمل مال الزكاة . . الى رسول الله صلى الله عليه وسلم . . فلم يقبله منه . . وفي عهد أبي بكر الصديق رضى الله عنه . .

أسرع يحمل الزكاة الى أبى بكر . . ولكن ابابكر رفض أن يقبلها منه قائلا : ما كنت أقبل ما رفضه رسول الله صلى الله عليه وسلم . . وعندما جاء عهد عمر بن الخطاب . . عرض ثعلبة الزكاة على عمر . . فرفض أن يقبلها منه . . ومات ثعلبة في عهد عمر بن الخطاب .

. . هذه قصة ترينا كيف استغل الشيطان حب المال في قلب عبد من عباد الله . . ليخرجه عن الطاعة وعن المنهج . . وليقوده الى المعصية . . والى الكفر والعياذ بالله ، والأمثلة على ذلك كثيرة . . إنه يبحث عن نقطه ضعف في الانسان لكي ينفذ اليه منها ، ولا يفتر عن ذلك ابدا حتى يوقعه في حبائله ويخرجه عن منهج الله .





### البحث عن الضعف

وهكذا تعدد صور الاغواء ، فإذا وجد ابليس العبد المؤمن متشددا في الصلاة والزكاة . . وضعيفا من ناحية المرأة مثلا . . أتاه من ناحية هذا الضعف . . فيظل يزين له امرأة خليعة . . ويوسوس له حتى يسقط في الزنا . . ويكون بذلك قد سقط في الكبائر . .

فاذا كان العبد المؤمن قويا في كل هذه النواحي . . جاءه البليس وزين له الحمر . . أو الميسر أو مجلس السوء أو النميمة . . المهم أن ابليس يترك للأنسان نقط تشدده ويأتيه من نقط ضعفه . .

إياكم أن تظنواأن الشيطان حين يغوى الإنسان . . يأتى له عن طريق شر ينفر منه . . بل إن أبليس يلبس هذا الشر لباسا خادعا يجعله محببا إلى النفس . . سهلا عليها مرغوبا فيه .

فإذا كان إنسان يعانى ضيقا ماليا . يأتى له ليحببه فى السرقة ويزينها له . فهو أولا يوسوس لمن يريد أن يدفعه الى السرقة . بأنها عملية بسيطة . ستتم بسهولة ولن تنكشف . كأن يقول له ادفع هذا الرجل . الذى يملك مالا الى الأرض . ثم تظاهر بأنك تساعده . على النهوض

والوقوف مرة أخرى . . وفى هذه الأثناء . . التى لا يكون فيها متنبها . . اسرق حافظة نقوده . .

انه هنا يبسط له الأمر ، ويلبس الشر بلباس خادع . يأتى مثلا يغرى إنسانا بسرقة حقيبة . . فيبين له مكان شيخ كبير يحمل حقيبة ثقيلة . . ويقول له اعرض عليه أن تحملها عنه لتعينه . . لأنه شيخ ضعيف . . وعندما تأتى لتحمل الحقيبة . . يوسوس لك . . غافل صاحبها واهرب بها .

يأتى الى انسان . . ليغريه على أن يمد يده لمال حرام . . ويكون هذا الانسان مثلا يعمل صرافا . . فيوسوس له أنه محتاج للمال الذى فى خزينته . . وأنه سيأخذه كسلفة فقط . . ويعيده عندما يتيسر حاله فى القريب العاجل . . ويمد الصراف يده الى المال الحرام . . ولكنه لا يستطيع أن يرده . .

ان الشيطان ليس أبله ... بحيث يأتى لك بصورة الشر .. على أنه شر ... ويذكرك بما ستتعرض له من العذاب في الدنيا والآخرة .. بل إنه يتسلل لك على أساس أنه خير لك ... والشيطان يجرى في الانسان مجرى الدم ..

ان من رحمة الله سبحانه وتعالى أنه كشف لنا اسلوبه . . حتى نستطيع أن نقى أنفسنا منه . . والشيطان لا يتركك أبدا ما دمت على طاعة . . بل يحاول أن ينفذ اليك من ناحية بعد أخرى حتى يوقع بك . . إلا اذا استعذت بالله دائها واستعنت به . . فإنه لا يستطيع أن ينفذ اليك ولا يكون له عليك سلطان .



#### الوسوسة فى الصلاة

لقد حذرنا الله سبحانه وتعالى من طريق يستخدمه الشيطان دائها في الايقاع بخلق الله في المعصية . . فقال تبارك وتعالى :

﴿ يَنَأَيُّهُا الَّذِينَ امَنُوا إِنَّمَا ٱلْحَصَّمُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَهُ رِجْسُ مِّنَ عَمَلِ الشَّيْطِينِ فَآجُتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمُ تُفْلِحُونَ ﴾ (الابة ٩٠ سودة المائدة)

وهكذا فإن كل من أخذ طريق الخمر . أو القهار أو التقرب للأصنام . أو محاولة ضرب الاحجار أو قراءة الورق . أو أى نوع من أنواع الدجل لمعرفة الغيب . فإنه يرتكب عملا من الاعهال التي يزينها الشيطان للإنسان . . ليصرفه عن عبادة الله ويوقعه في الحرام .

الله سبحانه وتعالى حذرنا من ذلك . . فقال :

﴿ وَأَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ فَالْحَذَرُواْ ﴿ وَالْطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ اللَّهِ ١٢ سورة الملادة)

هذا التحذير ليعلمنا الله أن الشيطان لن يدعنا ندخل في مجال طاعة الله وطاعة الرسول . . وسيحاول جاهدا أن يمنعنا

من ذلك . . فاذا أوصدنا كل السبل . . يأتى لحظة الوضوء . . فيجعلنا ننسى هل غسلنا أيدينا أم لا . . وهل توضأنا كها ينبغى أم لا . . ثم يأتى وقت الصلاة . . فينسينا عدد الركعات . . أو عدد السجدات . . وهذا ليس علامة سيئة . . ولكنها علامة لصالحنا . . فالشيطان لا يقترب من الشيء الخرب أبدا . . فلو كانت صلاتنا غير مقبولة ما اقترب منها . . ولكن اقترابه منها . . ولكن اقترابه منها . . ولذلك مناه أنها مقبولة . . وأنه يريد أن يفسدها . . ولذلك ما يكاد الانسان يبدأ الصلاة . . حتى يذكره بأشياء نسيها . . ويوسوس له محاولا أن يفسد صلاته .

ومن وسوسة الشيطان أيضا . أنه يغرينا بمعصية رسول الله صلى الله عليه وسلم . . ويقول لنا : هذا الأمر لم يرد في القرآن فلا تطيعوه . . مع ان الله سبحانه وتعالى قال :

وفوض الله تبارك وتعالى . . رسوله صلى الله عليه وسلم فى التشريع . . فقال :

ولقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (يوشك الرجل متكئا على أريكته يحدث بحديث من حديثى فيقول بيننا

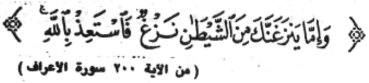
وبينكم كتاب الله عز وجل فها وجدنا فيه من حلال استحللناه ، وما وجدنا ما فيه من حرام حرمناه ، ألا وإن ما حرم رسول الله مثل ما حرم الله ) .

ووسائل الشيطان في الاغواء متنوعة . . فمنها النزغ ومنها الهمز ، ومنها الوسوسة . . والمس . .

فكلمة نزغ معناها نخس . وهي تختلف عن اللمس . . لأنه بين الناخس والمنخوس مسافة . . أما المس فهو مباشرة بلا مسافة ، ولكن لا تدرك ولا تحس بحرارة من مس . . أما اللمس فإنه إدراك حرارة الملموس . .

اذن فهناك ثلاث مراحل . . النزغ والمس واللمس . . والنزغ من الشيطان هو أن يدخل خاطرا مهيجا الى نفسك . . فيثير فيها الغضب . . ويجعلك الغضب تتصرف تصرفا أحمق . . لا يتفق مع العقل ولا من الدين .

لهذا عندما خاطب رسول الله . . صلى الله عليه وسلم ربه . . قال كيف يارب أتقى الغضب ؟ قال الحق سبحانه وتعالى :



ونحن لا نبحث هذه المسألة . . بالنسبة لرسول الله صلى الله عليه وسلم . . وإذا كان بعض الناس يتساءل . . هل

الشيطان يستطيع أن ينزغ رسول الله عليه الصلاة والسلام . . نقول لهم إن الآية لم تقل (إذا) . . إنما قالت (إما) ، وإما معناها انه يجوز أن يحدث ذلك ويجوز ألا يحدث . . اذن فالمسألة فرض فيه شك . . وعدم تأكيد لشيء لن يحدث . . لرسول الله صلى الله عليه وسلم . .

ولكن لنفرض أنه حدث . . فلهاذا يجرم الله رسوله صلى الله عليه وسلم من لذة مواجهة الشيطان ليصفعه ويهزمه ؟ رسول الله عليه الصلاة والسلام قال : (ما منكم من أحد إلا وقد وكل به قرين من الجن ، قالوا وإياك يا رسول الله ، فقال وإياى . . إلا أن الله أعانني عليه فأسلم فلا يأمرنى إلا بخير) .

والشيطان ظهر لرسول الله صلى الله عليه وسلم وهو ذاهب الى المسجد . . ويقول الرسول عليه الصلاة والسلام : ان عفريتا من الجن تفلت على البارحة ليقطع على الصلاة فأمكنى الله منه فذغدته (خنقته) فأردت أن أربطه . الى سارية من سوارى المسجد حتى تصبحوا وتنظروا اليه كلكم . فذكرت قول أخى سليان : رب اغفرى وهب لى ملكا لا ينبغى لأحد من بعدى فرده الله خاسئا . .

اذن فالمواجهة حدثت . . وكانت هزيمة الشيطان سريعة . . والله سبحانه وتعالى طلب من رسوله صلى الله عليه وسلم أن يستعيذ به ، والاستعاده هي طلب المعونة . . وأنت لا تطلب المعونة إلا ممن هو أقوى منك . . واقوى ممن يحاول الاعتداء عليك .

### تفوق عنصر الشيطان

الشيطان له خصوصيات كثيرة .. يتفوق فيها على الانسان . . منها خفة الحركة . . وعدم قدرتنا على رؤيته . . وقدرته على التغلغل في نفوسنا . . اذن فمطلوب منا . . أن نستعين بمن هو قوى قادر . . ولا يوجد أقوى على الشيطان من خالقه . . والله سميع عليم . . يسمع استعاذتنا . . ويعلم مما نستعيذ . .

ويجب أن نلاحظ . . أن الله عز وجل . . قد فرق فى الحديث بين رسول الله صلى الله عليه وسلم وبين أمته . . فعندما خاطب رسوله عليه الصلاة والسلام قال : « وإما ينزغنك من الشيطان نزغ فاستعذ بالله انه هو السميع العليم » . . ولكن عندما خاطب أمة رسول الله صلى الله عليه وسلم قال :

(الآية ٢٠١ سورة الاعراف)

اذن فعندما تكلم الحق عن المؤمنين . . انتقل الى المس . . ولكن من رحمته أنه لم ينتقل الى مرحلة اللمس ( الالتحام ) . .

فالشيطان لا يتلحم بإنسان مؤمن . . وانما يكون على مسافة قريبة منه . . ماذا يحدث في هذه الحالة ؟ . . يتذكر المؤمنون قدرة الله عز وجل على الشيطان . . ويتذكرون أن منهج الله يحميهم من الشيطان . . وعين الله لا تغفل عن عباده أبدا . . ولذلك يقول الحق سبحانه وتعالى في حديث قدسى :

(يا عبادى إن كنتم تعتقدون انى لا أراكم فالخلل فى إيمانكم ، واذا كنتم تعتقدون انى أراكم فَلِمَ جعلتمونى أهون الناظرين اليكم )

وكها قلنا فإن الشيطان . أكثر حركة وإغواء بالنسبة للمؤمنين . . لأن العاصى عاون الشيطان بشهوات نفسه . . وأصبح يعبد شهواته . . فلم يعد الشيطان محتاجا الى جهد كبير . . ليقوده الى المعصية . أما المؤمن الطائع . . فإنه محتاج الى جهد كبير . . ليقع فى المعصية .

قلنا ان الشيطان له نزغ . وهمز . ووسوسة . ومس . وتحدثنا عن النزغ وهو كها قلنا أن يأتيك الشيطان بخاطر . يثير فيك الغضب فتفقد عقلك . وترتكب ما يغضب الله في نزوة الغضب .

أما الهمز فهو ما يلقيه اليك الشيطان . بصوت خافت محاولا أن يدبر لك ما تفعله لتنفذ معصية ، أما الوسوسة فهى المحاولة الدائمة للشيطان . . يأتى لك من الجانب المضعيف . . محاولا أن يجبب الى نفسك الخروج عن طاعة

الله . . وهذا هو العمل الدائم للشيطان . . هذه مهمته .

ولكن ما هو المس ؟ . . الله تبارك وتعالى يقول عن الذين يأكلون الربا :

# ﴿ ٱلَّذِينَ يَأْكُ لُونَ ٱلرِّبَوا كَلَا يَقُومُونَ إِلَّا كَا يَقُومُ ٱلَّذِي َ يَحَتَّكُ اللَّهِ عَلَمُهُ اللَّذِي َ يَحَتَّكُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ الللْلَا اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُولَّاللَّهُ الللْمُولِمُ الللللِّهُ الللْمُولِمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُ الللْمُ الللّهُ اللللْمُ الللللّهُ اللللْمُ الللْمُ ا

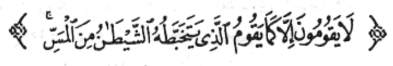
فكأن الشيطان قد مس التكوين الانساني . مما أفسد استقامة ملكاته . التكوين الانساني له استقامة من الملكات . بحيث تتسق كل حركة مع غيرها . فإذا ما مس الشيطان أحدا من البشر . فإن هذا الانسان المسوس يفقد انسجام حركات جوارحه . فتتخبط ملكاته مع بعضها البعض وتكون حركاته غير منتظمة وغير منطقية .

اذا أردنا هذا الوصف في الآخرة . . فهي سمة تميز اهل الربا . . واذا أردناها في الدنيا . . فهي سمة لحركة الانسان غير المنطقية . . بحيث أن الحركة تتسم بالهيستيريا . وعندما نتأمل العالم الآن وما يحدث فيه . . نجد أن الاضطراب والحركات الهيستيرية تسوده . . كأن يدخل انسان الى مدرسة أطفال . . لا يعرفها وليس له عداء لمن فيها . . ويقتل كل الأطفال بلا سبب . . أو أن يأتي انسان الى انسان لا يعرفه . . ويلقى به تحت عجلات المترو . . كما يحدث في نيويورك هذه الأيام .

## التكامل .. وليس التكرار

والله سبحانه وتعالى . خلق العالم على هيئة التكامل وليس التكرار . ولذلك تنوعت الملكات والامكانيات . . وارتقى الانسان في الكون وتقدم . . وكان المنطق يقتضى أن يعيش العالم مستريحاً وهادئا . . لأن الحضارة وفرت له أكبر الثمر . . بأقل مجهود وفي أقل زمن .

ولكن هل العالم الذي نعيش فيه عالم منطقى على هذا الواقع ؟ . . لا . . اننا نجد أغنى بلاد العالم . . وأحسنها من ناحية الرقى الاقتصادى . . هى التى تمتلىء بأمراض النفس . . من قلق وغم واكتئاب . . وحزن واضطراب وشذوذ وانتحار . . ذلك أن العالم الذي نشكو منه الأن لا يسير بهوى النفس وإغواء الشيطان . . ولكن يسير بهوى النفس وإغواء الشيطان . . ولذلك أصيب العالم بالهيستيريا والتناقض والتخبط . . إن العالم وما يجرى فيه يبدو الأن . . مصداقا لقوله تعالى :



(من الاية ٥٧٥ سورة البقرة)

فلماذا لم يبحث المفكرون عن سر هذا الشقاء ؟ . . ألم يكن على المفكرين أن يسألوا أنفسهم . . لماذا نشقى كل هذا

الشقاء ؟ . . وعندنا من التقدم المادى ما يكفل سعادة البشر . . لماذا لم يبحثوا ؟ . . وكان يجب أن يفعلوا ذلك .

واذا كانت اللوى عامة كها قلنا . . فانها لا تترك دولا متخلفة . . ولا دولا متقدمة . . ان البلوى تشمل البلاد كلها . . ولذلك لابد أن يكون لها سبب مشترك . . والبحث لابد أن يقودنا الى أن العالم قد ابتعد عن منهج الله . فأصبحت الدنيا عندنا غاية وليست وسيلة . والمأل أصبح عندنا هدفا . . وليس مجرد مسألة لازمة لحركة الحياة وعهارة الارض . . فالمال هو مال الله . . لا يملكه أحد . . وعندما نموت . . نترك مال الدنيا للدنيا . . فلهاذا غيروا استخدامه ؟ . وجعلوه غاية ؟! والجواب في كلمة واحدة : استخدامه ؟ . وجعلوه غاية ؟! والجواب في كلمة واحدة : انه البعد عن منهج الله .

ان الدنيا كلها . لا يمكن أن تكون غاية . . أولا لأنها فترة محدودة وتنتهى ، وثانيا لأن متاعها قليل ، وثالثا لأن البقاء فيها ليس مضمونا . . فأنت لا تضمن الحياة فيها الى الساعة القادمة . .

واذا أردنا أن نحدد مهمة الشيطان في كلمات قليلة . . فإن أساس هذه المهمة . . أن يجعلنا نسى أن الله موجود . . وأنه يسمع ويرى . . فالانسان لا يسرق أو يزنى أو يقتل . . وقد استحضر في ذهنه أن الله يراه . . وأنه سيعاقبه على ما يفعل . . انه لو استحضر ساعة الجريمة العقوبة عليها لما أقدم على جريمته . . ولكن الشيطان مهمته . . أن يجعلنا نسى

أن الله موجود . . فالذى يرتكب معصية فى الخفاء . . يعتقد أنه مادام اختفى عن أعين الناس . . فان أحدا لم يره . . وينسى ان الله يسمع ويرى . . ولا تخفى عليه خافية .

وفى ختام هذا الفصل نقول: ان منهج الشيطان .. هو أن يكتشف نقط ضعف الانسان لينفذ منها .. وأنه يصور لنا المعصية فى صورة محببة الى النفس .. فيغلفها بصورة زائفة للخير .. وأن شغله الشاغل .. هو مع الطائعين لله .. لا يتركهم أبدا .. وانه ينزغ الانسان بما يثير فى نفسه الغضب .. ويهمس له بما ييسر له الشر .. ويوسوس له بما يزين له المعصية .. ويجعلها محببة الى نفسه .. فإذا تمكن من الانسان مسه .. فأفقده انسجام حركاته .. فتصبح تصرفاته نوعا من الهيستيريا والتخبط .. والشيطان له طرق اغواء متعددة والله سبحانه وتعالى يعين المؤمنين من عباده على مقاومته ومخالفته ويترك له عباده الكافرين ليزيدهم ضلالا ومعصية .. والله جل جلاله .. لا يعين كافرا به ولا يهديه .

•

## الفصل السادس



الشيطان وجنوده

وإذا أردنا أن نكمل الصورة . . فإننا نقول : إن هناك جنودا للشيطان . . جنودا مادية من الإنس والجن . . وجنودا معنوية يستخدمها في اضلاله للناس .

ولكن قبل أن نبدأ الحديث ، وحتى تكون الصورة واضحة فإنه لا الشيطان

ولا جنوده يخرجون عن أمر الله الفعلى في كونه . والله سبحانه وتعالى أعطانا تجربة عملية . بأني أخضع الشياطين الذين هم أعلى عنصرا في الخلق . لبشر نبى هو سليهان عليه السلام . وجعلهم يأتمرون بأمره ولا يستطيعون مخالفته . واقرأ قول الحق تبارك وتعالى :

وهكذا أخضع الله سبحانه وتعالى الجن ـ شياطينهم وصالحهم ـ ـ كها قلنا ـ لبشر مخلوق من طين . . هو سليان عليه السلام . . ولو أراد الحق سبحانه وتعالى . . أن يخضع لنا شياطين لأخضعهم لنا . . لأن الله جل جلاله . . استجاب لدعوة سليان حين دعاه يطلب ملكا لا يعطيه الله لأحد من بعده . . واقرأ في القآن الكريم :

﴿ قَالَ رَبِّ آغُ فِرْ لِي وَهَبُ لِي مُلْكًا لَّايَنَكِنِي لِأَصَدِ مِّنُ بَعُدِيٌّ

إِنَّكَ أَنتَ ٱلْوَهَابُ فَسَرَّةِ اللَّهُ ٱلِّي كَا تَجْرِي بِأَمْرِهِ وُخَاَّةً

## حَيْثُ أَصَابَ وَٱلشَّيْطِينَكُلَّ بَتَّاءِ وَغَوَّاصِ وَءَ اخَرِينَ مُقَرَّنِينَ فِي ٱلْأَضْهَادِ ﴾

،الایات ۳۰ و ۳۱ و ۳۷ سورة ص،

إذن فالحق سبحانه وتعالى . . حين أراد أن يخضع الشياطين للانسان أخضعهم رغم إرادتهم قهرا . . فلا يعتقد أحد أن الشياطين في الأرض تقوم بما تقوم به . . رغما عن ارادة الله في كونه . . بل كما قلنا هي من تمام مهمة الدنيا أن يكون فيها إغواء . . وفيها جهاد وإيمان . . وأن ينتصر المؤمنون بجهادهم وإيمانهم . . على اغواء الشيطان فيستحقوا الجنة .

ان الشيطان كها قلنا له جنود مادية وجنود معنوية . . ومن أكبر جنود الشيطان المعنوية الغرور . . فهو يظل يحوم حول الإنسان حتى يدخل إلى قلبه الغرور المعنوى والمادى ويحاول أن يجعله يغتر بماله . . أو بعلمه أو بقوته . . أو بأى شيء آخر . . المهم أن يغتر الإنسان . . ويحسب أنه استغنى عن الله تبارك وتعالى . . وينسب الفضل الى نفسه . . فيقع فى المعصية والكفر .

### الثيطان فى بحر

ولننظر ماذا فعل الشيطان في غزوة بدر مع الكفار ليحرضهم على قتال المؤمنين . إن القرآن الكريم يروى لنا هذه القصة . . فيقول :

﴿ وَإِذْ زَيْنَ لَمُكُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمُ وَقَالَ لَاغَالِبَ لَكُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمُ وَقَالَ لَاغَالِبَ لَكُمُ النَّاسِ وَإِنِّ جَالَّ لِلَّكُمِّ فَلَمَّا ثَرَّاءَ يَالَفِئَتَانِ لَكُمْ مَلَا تَكُومُ عَلَى عَقِبَيْهُ وَقَالَ إِنِّ بَرِيَ يُعْمِدُ إِنِّ أَرَىٰ مَالَا تَكُومُ عَلَى عَقِبَيْهُ وَقَالَ إِنِّ بَرِيَ يُعْمِدُ فِي اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ فَا لَا يَعْمَلُهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ الْمُعْتَالِهُ الْمُعَالِمُ اللْمُ الْمُنْ الْمُؤْمِنَا الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُل

دالاية ٤٨ سورة الانفال،

هكذا كان دور الشيطان في غزوة بدر . . بدأ بزرع الكبر في قلوب الكفار . وقال لهم ستغلبون وتنتصرون على المسلمين . . إنكم الأقوياء في العتاد . . وفي العدة . . وأنهم قلة بالنسبة لإعدادكم . . انكم ستغلبونهم حتما . . وأنا معكم سأنصركم .

وظل يدخل الكبر فى نفوس الكفار . . ويزين لهم أنهم أقوياء . . وأنهم منتصرون لا محالة . . حتى صدقوه وذهبوا ليحاربوا رسول الله صلى الله عليه وسلم ومن معه من المؤمنين .

وعندما وصل الكفار إلى موقع المعركة وأصبح القتال حتميا، نظر الشيطان ورأى قوة الايمان . . وبأس المؤمنين وتأييد الله لهم . . فأسرع هاربا تاركا أولياءه الذين وعدهم بأنه لا غالب لهم . . أسرع يهرب بعيدا . . وقال كما يروى لنا القرآن الكريم :

و إنى أرى ما لا تروُّن إنى أَخَافُ اللَّهُ واللَّهُ شَدَيْدُ الْعَقَابِ ، .

هنا يتوقف بعض الناس . ليقولوا كيف يقول الشيطان إن أخاف الله . . وإذا كان يخاف الله تبارك وتعالى . . فلهاذا المعصية والاصرار على المعصية ؟ . . وماذا يخيف الشيطان . . وهو مطرود من رحمة الله . . ملعون رجيم خالد في النار هو وكل من تبعه ؟ . .

نقول: إن الشيطان يخاف العذاب الذي ينتظره في الآخرة . . وهذا الخوف يملأه رغم كل ما يفعله في الدنيا . . إنه يتبرأ من كل معصية تمت على يديه . . ويحاول أن يتنصل منها ويهرب من مسئوليتها أمام الله . . ولذلك يقول الحق تبارك وتعالى .

## ﴿ كَمُثَارِّالشَّيْطَانِ إِذْ قَالَ لِلْإِنسَانِ ٓ كَفُنْرُ فَلَاَّ كَفَرَقَالَ إِنِّي جَرِيَ \* يِنْكَ إِنِّ آخَافُ ٱللَّهُ رَبَّالْعَالَمِينَ ﴾

،الآية ١٦ من َسورة الحشر،

وهكذا يجاول الشيطان أن يتنصل من مسئولية إغواء الإنسان بالكفر والمعصية . حتى يوم القيامة ، عندما يقف أمام الله ، يلقى اللوم كله على الإنسان . . ويحاول أن يهرب من المسئولية .

ويعطينا الحق سبحانه وتعالى صورة لهذا المشهد . . في قوله تعالى :

﴿ وَقَالَاللَّهُ يَطَانُكُا قَضِكَا لَأَنُرُ إِنَّاللَّهُ وَعَاكُمُ وَعَدَّا اللَّهِ وَعَاكُمُ وَعَدَّا اللَّهِ وَعَاكُمُ اللَّهُ وَعَاكُمُ اللَّهُ وَعَاكُمُ اللَّهُ اللَّهُ وَعَلَيْكُمُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ وَعَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَعَمَا أَنَا اللَّهُ عِلْمُ وَمَا أَنَا لَهُ عِلْمُ وَمِنْ أَنَا اللَّهُ عِلْمُ وَمَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَعَمَا أَنَا اللّهُ عَلَيْهُ وَعَمَا أَنَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَعَمَالًا عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَعَمَالًا عَلَيْهُ وَعَمَالًا عَلَيْهُ وَعَمَالًا عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَعَمَالًا عَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ

**،الاية ۲۲ سورة ابراهيم،** 

إن الشيطان . . الذي زين للناس كل المعاصى والكفر ، يأتي يوم القيامة ويتبرأ مما فعل ، ويحاول أن يلقى اللوم كله على الانسان . . ويقول إنني لم أفعل شيئا . . إلا أنني دعوتكم فاستجبتم لى . . ولولا أنكم في أنفسكم تريدون الكفر والمعصية وتميلون إليهما ، ما كنت قادرا على أن آخذكم إلى معصية الله . . فلا تلقوا اللوم على . . ولكن ألقوه على أن أفسكم ، لأنكم اسمتعتم إلى إغوائي . . ولم يكن لى سلطان أن أقهركم على المعصية وهذه حقيقة ، لأن الشيطان لا يملك أن يقهر إنسانا على معصية الله جل جلاله .



#### لا عقاب على القمر

إن من دلائل رحمة الله بعباده أنه يسقط عنهم كل عمل يتم قهرا حتى يكون الحساب عدلا . . فكل ما يقهر الانسان عليه ويفعله رغم ارادته لا يحاسب عليه يوم القيامة . . مصداقا لقول الحق سبحانه :

## ﴿ مَنَكَفَرَ مَا لِللَّهِ مِنَ الْمَدِ إِيمَانِهَ لِإِلَّا مَنَأْكُرِهَ وَقَلْبُهُ

دمن الآية ١٠٦ سورة النحل،

وهكذا فإن الذى يكره على إعلان الكفر - وقلبه مؤمن - لا يحاسب على ذلك . . ولقد جعل الله تبارك وتعالى . . منطقة الحساب - وهى ما يعتقده القلب - لا يمكن أن تخضع لأى إكراه . . فأنت تستطيع أن تخضع الإنسان . . ليفعل ما تريد رغها عنه . . ولكنك لا تستطيع أن تكره قلبه أبدا على أن يحبك وهو يكرهك ، ولا أن تخضع القلب قهرا ليؤمن به .

الله سبحانه وتعالى يخبرنا أن الشيطان ليس له سلطان على الإنسان . . والسلطان إما أن يكون سلطان القهر . . بحيث يجعل الإنسان يعمل شيئا رغها عنه بالقوة ، وإما سلطان الحجة بحيث يقنع الإنسان بأن يفعل شيئا فيفعله بإرادته . .

والشيطان في كلتا الحالتين لا يملك سلطان القهر ولا سلطان الحجة . . ولكنه ـ كها قلنا ـ ينفذ من جوانب الضعف في الإنسان . . فيزين له ما تهواه نفسه حتى يقع في المعصية . والآية الكريمة تقول :

و ما أنا بمصْرِخِكُمْ وما أنتم بمصْرِخيُّ ﴾ .

مصرخكم . . أى أسرع لنجدته ليزيل أسباب صراخه . . وفي هذه الحالة لابد أن يكون من القوة بحيث يستطيع أن يزيل أسباب الصراخ . . فإذا هاجم لص شخصا وصرخ طالبا النجدة ، فإنه لا يهب لنجدته إلا إنسان قوى يستطيع أن يتغلب على المهاجم ، ولكن إذا كان الذى سمع الصراخ شيخ ضعيف فإنه لا يستطيع إن يصرخه ، أو يزيل سبب صراخه . .

إن الشيطان يقول . . أنا لا أملك القوة لأزيل سبب صراحكم من العذاب الذي أنا ذاهب اليه معكم ، ثم يتبرأ من الذين كفروا بسبب إغوائه . . ويحاول أن يتنصل من المستولية فيقول كها يروى لنا القرآن الكريم :

وإنى كفرت بما أشركتمون،

إذن فأول جنود الشيطان هو الغرور ، بأن يصور للإنسان أنه يستطيع أن يحقق بذاته ما يشاء ويجعله يعبد نفسه . أو يعبد عقله ، أو يعبد الأسباب ، أو يعتقد أنه أقدر من الله سبحانه وتعالى على التشريع ، فيترك منهج الله وقوانينه ويشرع نفسه مما يسمونه القوانين الوضعية الى آخر ما نراه . .

ويجب أن نعلم أن الشيطان له جنود ماديون . . هم شياطين الإنس والجن ، وأولئك هم الذين اتبعوه واتخذوا

منهجه . يقاتلون من أجل الباطل . ويحاربون الحق . . ويحاربون الحق . . ويسخرون من المؤمنين ، وهؤلاء يقول عنهم الله سبحانه وتعالى :

## ﴿ ٱستَحُوذَ عَلَيْهِ مُ الشَّيَطَانُ فَأَسَالُهُ مُ ذِكْرَ اللَّهِ أَوْلَالِكَ مَ السَّحُوذَ كَاللَّهُ عَلَيْهِ مُ الشَّيْطَانِ الْمُ الْحُلِيدُونَ ﴾ حِزْدِ الشَّيْطَانِ الْمُ الْحُلِيدُونَ ﴾

الآية 14 سورة للجادلة،

حزب الشيطان هؤلاء .. يحاولون نشر الإلحاد .. ويقاومون كل دعوة للحق .. ويقفون أمام رسالات السهاء .. يصدون عنها الناس .. وتصل المسألة إلى حد القتال .. مصداقا لقوله تبارك وتعالى :

## ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ يُعَتَّتِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ كَفَّ وُاْ اللَّهِ وَٱلَّذِينَ كَفَ وُاْ يُقَالِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱلطَّاغُوتِ ﴾

من الآية ٧٦ سورة النساء،

وهناك شياطين الجن وشياطين الإنس . شياطين الإنس هم الذين يكون لهم الشيطان قرينا . أى يكون مقترنا بالإنسان . . وعندما يكون الشيطان قريبا وملازما للإنسان . . يكون الإنسان قد وصل إلى قمة المعصية . . لأنه مادام الشيطان ملازما لشخص ما ، فهو لا يدفعه الى الخير أبدا . . . بل يدفعه دائها الى الشر . . لأنه قرين سوء . .

وهكذا دائما قرناء السوء يساعد بعضهم بعضا ، ويقوى بعضهم قلوب بعض على اقتراف الاثم . . تراهم وقد اجتمعوا

على المعصية . في كل ليلة يجتمعون في منزل أحدهم . . ومعهم الخمر والنساء ويرتكبون كل ما يغضب الله . . وتربط بينهم المعصية في الحياة الدنيا برباط قوى متين . . ولكن في الأخرة يتبدل الحال ، ويكونون أعداء لبعضهم البعض .

على أن الله سبحانه وتعالى . . شرح لنا ماذا يفعل الشيطان فى قرينه . . فقال كها روى لنا القرآن الكريم :

﴿ وَلَأَضِلْنَهُ مُ وَلَا ثُمِنِينَهُ مُ وَلَا مُرَنَّهُ مُ فَلَيُكِبِّكُنَّ عَلَى اللَّهِ فَكَا لَكَبِيْ كُنَّ وَلَا مُرَنَّهُ مُ فَلَيْعَا يِّرُنَّ خَلَقَ ٱللَّهِ وَمَن اللَّهِ فَقَ اللَّهِ وَمَن اللَّهِ فَقَ اللَّهُ فَا اللَّهُ فَقَ اللَّهُ فَا اللَّهُ فَقَ اللَّهُ فَقَ اللَّهُ فَقَ اللَّهُ فَقَ اللَّهُ فَقَ اللَّهُ فَقَ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمِنُ اللْمُؤْم

خَيِرَجُهُ رَأَنَامُ بِينًا ﴾

دالاية ١١٩ سورة النساء،

هذا هو ما يفعله الشيطان مع قرنائه .. إنه أولا يضلهم .. أى يبعدهم عن منهج الحق .. ويفسد لهم هذا المنهج .. وقد كانت الشياطين قبل نزول القرآن تسترق السمع في السهاء على منهج الله .. فإذا علمت شيئا منهم .. أسرعوا إلى قرنائهم من الكهنة والسحرة وغيرهم .. وأبلغوه بما سمعوا من المنهج محرفا .. بعد أن يضيفوا اليه ما يجعله وسيلة للضلال .. ويخفوا منه كل ما يهدى الإنسان ، ثم يضيف الكهنة بدورهم إلى المنهج ما يحقق لهم السلطان في الدنيا .. ويدعون أنه من عند الله .. وهو ليس من عند الله .. ليفسدوا به في الأرض .. ويضلوا به الناس ..

وهكذا حرفت الكتب السهاوية . . واضيف اليها ما لم يأمر

به الله . . وما لم ينزله . . وحذف وأخفى منها ما أمر به الله . . فأصبحت لا تفى بغرض الهداية . . ولكن عندما نزل القرآن الكريم . . منعت الشياطين من استراق السمع . . وحفظ الله القرآن من أى تغيير أو تبديل . .

هذا هو الاضلال .

أما قول الشيطان « لأُمنينهُم » . . فإن الشيطان يزين للإنسان المعاصى . . التي يتمنى أن يفعلها . . ويصور له انها ليست معصية ولكنها خير . .

أما مسألة الأنعام وتغيير خلق الله . . فإنه من تمام الخلق هو ما خلق الله سبحانه وتعالى . . فكل خلق الله له مهمة فى الحياة . . خلق ميسرا أن يؤديها . . وتغيير هذا الخلق هو إفساد لهذه المهمة . .

ان الذين كانوا يشقون آذان الأنعام . على أساس أنها للأصنام وخدامها . خرجوا بخلق الله عن مهمته . فالأنعام هي متاع للإنسان . يحمل عليها أثقاله . ويأكل لحومها ويأخذ جلودها وأصوافها . ولكنها لا تفيد الأصنام شيئا . فكأن الشيطان يريد أن يخرج خلق الله عما خلقوا من أجله . ويستعين في ذلك بقرنائه . .

وإذا نظرنا الآن . . الى بعض التجارب التى تتم كأن يأتوا بقدم كلب ويزرعونها فى جسد ضفدعة . . أو غير ذلك مما يتم . . نقول لهم ماذا تستفيد الإنسانية . . من ضفدعة لها قدم كلب . . الضفدعة لها مهمة فى الدنيا خلقت من أجلها ، وخلقها بالطريقة التى خلقت بها هو من تمام أداء مهمتها . .

ولكنك جئت لتفسد هذه المهمة دون أن تفعل شيئا . . وكذلك كل التجارب التى تتم . . فينتج عنها إنسان مشوه . . تقول أفسدت خلق الله . . ولم تستفد شيئا . . وكذلك بالنسبة لكل العبث الذى يتم للسيطرة على العقل البشرى . . إنما يفسد مهمته في الكون .

الله سبحانه وتعالى . . إظهارا منه جل جلاله . . لتفاهة ما يمكن أن يفعله الشيطان . . يخبرنا بأن الشيطان . . يستعمل سلاح الخوف ليستعبد الإنسان . . فيقول جل جلاله .

## ﴿ إِنَّمَاذَالِكُمُوالشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أَوْلِيَآءَ وُفَلَاتَخَافُوهُمُ وَخَافُونِ إِن كُننُهُ مُؤْمِنِينَ ﴾

الآية ١٧٥ سورة ال عمران،

كيف يسيطر الشيطان على الإنسان بالخوف ؟ . . إذا تصدق الإنسان خوفه الشيطان من الفقر . . وإذا أراد أن يقول كلمة حق . . خوفه الشيطان من بطش رؤسائه الظالمين . وإذا أراد أن يقوم للصلاة . . خوفه الشيطان من أنه سيضيع منه كذا وكذا من مصالح الدنيا . . وإذا قام ليجاهد في سبيل الله . . خوفه الشيطان من قوة الكافرين وأدخل في نفسه . . أنه سيقتل عند بدء المعركة . . وإذا أراد أن يسعى في خير . . خوفه الشيطان في أن ذلك سيضيع وقته ومصالحه . . وإذا أراد أن ينهى عن منكر . . خوفه الشيطان من أن ذلك سيجلب عليه الأذي . .

وهكذا كل خير يخطر على النفس . . يخوف الشيطان ١٠٢ الانسان من أنه سيقع عليه ضرر . . في ماله أو نفسه . . أو أولاده أو وظيفته أو تجارته . . أو ما يهمه من أمور دنيوية . . وبهذا السلاح ـ سلاح الخوف ـ يلقى الشيطان الرعب في نفس الانسان من ناحية الخير .

على أننا قبل أن نختم هذا الكتاب . . لابد من وقفة عن الانبياء والرسل والشيطان . . هناك حكم عام وخصوصية مع عدد من أنبياء الله ورسله . . الحكم العام هو قول الله سبحانه وتعالى

﴿ وَمَا أَرْسَكُ اَنَ مَنَ قَالِكُ مِن رَّسُولِ وَلَا نِي إِلَّا إِذَا مَتَ فَى الْقَ الشَّيْطُنُ فَي أَمُنِينَ إِهِ فَيَسَخُ اللَّهُ مَا يُلُوْ الشَّيْطُنُ ثُرَّيُ يُحَكِّمُ اللَّهُ مَا يُلُوْ الشَّيْطُنُ ثُرَّي يَعْمَرُ اللَّهُ عَلَمَا يُلُوْ الشَّيْطِنُ فِيْنَةً عَالَيْنِ فَي وَاللَّهُ عَلِيمٌ عَرَكُمُ وَالْقَاسِيةِ قُلُوبُهُ مِّ وَالْقَاسِيةِ قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ الشَّيْطِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ الللللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللِهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللللِهُ اللللْهُ الللللْمُ الللللْهُ ا

«الأيتان ٢ه و٥٣ سورة الحج»

نقول ما هى أمنية كل رسول . . أمنية كل رسول هى أن ينتشر منهجه . . ويؤمن به الناس . وينجح فى إصلاح حركة حياتهم . . وجذبهم للإيمان . . وتركهم الكفر . . هذه هى أمنية الرسول . . ولكن هل يترك الشيطان الناس يستمعون للرسل ويؤمنون برسالاتهم ؟ . . لا إنه يقف لهم ليصدهم عن منهج الله . . ويبدأ بالمترفين الذين سيضرهم المنهج فى نفوذهم الدنيوى . . فيجعلهم دعاة له . . يقاومون الرسالات . .

ويضعون العراقيل . . ويعذبون من آمن حتى يكفر . . ويتصدون للمؤمنين بالإيذاء . .

ولكن . . هل يظل الباطل منتصرا ؟ . . لا . . إن الله تبارك وتعالى . . ينسخ ما يلقى الشيطان وينصر رسوله . . فتنجح الدعوة ويزداد عدد المؤمنين . . هذا هو معنى الآية الكريمة . . الرسول يتمنى أن ينجح في مهمته . . ولكن الشيطان يحرض العاصين والكافرين ضده . . وتنتهى المعركة بانتصار الرسول على الشيطان .

على أنه ورد ذكر الشيطان بالنسبة للرسل في أكثر من آية . . في قول ايوب عليه السلام :

هُ أَنِّ مَسَّنِىَ ٱلشَّيْطَانُ بِنُصُبِ وَعَذَابٍ ﴾ هُو أَنِّ مَسَّنِىَ ٱلشَّيْطَانُ بِنُصُبِ وَعَذَابٍ ﴾ . من الاية ١١ سورة ص٠

وقول يوسف عليه السلام:

﴿ مِنْ بَعُدِ أَن نَّزَعُ ٱلشَّيْطَانُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخُوتِيَّ ﴾

دمن الآية ١٠٠ سورة يوسف،

وقول الحق جل جلاله:

﴿ فَأَنسَاهُ ٱلشَّيْطَانُ ذِكَرَرَبِهِ فَلَبِثَ فِي ٱلسِّجْنِ بِضُعَ سِنِينَ ﴾ من الآية ٢٤ سورة بوسف،

وقوله سبحانه وتعالى :

﴿ وَمَآ أَسَالِنِهُ إِلَّا ٱلشَّيْطَانُ أَنْ أَذْكُرَهُۥ ﴿

دمن الآية ٦٣ سورة الكهف،

وقول موسى ايضا عندما وكز الرجل وقتله: ﴿ قَالَهُ اللَّهِ مَا اللَّهِ مِنْ الْمِنْ الْمِنْ

وهذه الآيات على سبيل المثال لا الحصر . . ونقول ان كون الانبياء معصومين . . لا يعنى أنهم ممنوعون من جهاد النفس ، بل لابد أن يبقى لهم شيء يجاهد كل منهم به نفسه . فالرسول نفس بشرية . . فيها نوازع وشهوات ، يتغلب عليها بجهاد نفسه . واذا لم يكن لنفوس الأنبياء أمور ومواقف يجاهدونها . . لكانوا ملائكة .

لقد جعلهم الله سبحانه وتعالى بشرا حتى يكونوا قدوة للمؤمنين بهم فى كفاح الشيطان ، وكفاح النفس والتغلب عليها . ولذلك سمى بعض الأنبياء بأولى العزم . والعزم هنا معناه . . العزم فى طاعة الله ومحاربة الشيطان .





#### ونصر الله رسله

أما بالنسبة لموسى عليه السلام .. فعندما ضرب الرجل وقتله لم يكن قد كلف بالرسالة بعد .. ولكن كان فيه الايمان والتقوى .. فتنبه في الحال إلى أن ما عمله هو من عمل الشيطان .. واتجه إلى الله سبحانه وتعالى .. طالبا المغفرة والتوبة .. أما قوله عليه السلام : «وما أنسانيه إلا الشيطان » .. فمعناه أن الشيطان .. حاول أن يوسوس لموسى عليه السلام .. وتخلص من وسوسة الشيطان ..

أما بالنسبة ليوسف عليه السلام . . فإن قول الحق تبارك وتعالى : « فأنساه الشيطان ذكر ربه » . . فهو يحمل معنيين . . أن يكون الذى خرج من السجن أنساه الشيطان أن يذكر يوسف عند عزيز مصر ، فلبث يوسف فى السجن بضع سنين . . وإما أن يكون يوسف هو الذى نسى . ولكن المعنى الأقوى هو أن الشيطان أنسى ذلك الذى نجا أن يذكر يوسف عند عزيز مصر . . ويطلب منه إخراجه من السجن . . وبسبب ذلك بقى فى السجن بضع سنين . .

ويؤكد هذا أن يوسف قال للرجل وأُذْكُرنى عند ربك، . . أَى عند الملك الذي أنت ذاهب اليه . . وقل له هناك مظلوم في السجن . . أحواله كذا وكذا . . ومن هذا نفهم أن الآية

لا تعنى أن الشيطان أنسى يوسف ذكر الله تبارك وتعالى .

أما قول (ايوب عليه السلام): (اني مسنى الشيطان بنصب وعذاب). فقد كان أيوب يشكو لربه . أن الشيطان يوسوس له . ويقول كيف وأنت نبى تصيبك كل هذه الابتلاءات؟ . كيف تمرض ويحدث لك ما حدث . من فقد للأولاد . ومعصية من الزوجة وغير ذلك . ألم يكن من الواجب أن يكرمك الله سبحانه وتعالى . لأنك نبى . ويمنع عنك كل هذا؟ . ولكن أيوب عليه السلام . الذي أتعبه وأصابه كلام الشيطان بعذاب نفسى . لم يلتفت إليه . وإنما اتجه إلى الله سبحانه وتعالى بالدعاء . يطلب منه أن يذهب عنه ما هو فيه . واستجاب الله جل جلاله لدعائه .

وهكذا نرى أن ابليس . . حاول أن يقترب من أنبياء الله . . كما شارك فى تدبير خطة محاولة قتل رسول الله صلى الله عليه وسلم فى يوم الهجرة . . ولكن الله جل جلاله عصم الأنبياء والرسل منه . . ونصرهم عليه .

على أننا لابد أن نتعرض لحديث رسول الله صلى الله عليه وسلم الذى يقول فيه : (أن الشيطان يجرى فى الانسان مجرى الدم) ذلك أن بعض المستشرقين يحاول التشكيك فى هذا الحديث . .

ونقول لهؤلاء المشككين الذين يحاولون أن يجدوا ثغرة ينفثون من خلالها سمومهم \_ وهيهات \_ ان الدم فيه مكونات كثيرة تجرى فيه . . منها الحديد والفوسفات والكالسيوم . . وغير ذلك من المكونات التى أظهرتها لنا التحاليل الحديثة . .

بل ان الميكروبات والجراثيم ـ وهي جسم مادي ـ تخترق الجلد وتدخل الى الدم . . وتظل فيه فترة حضانتها حتى تتكاثر . . وتقوم بينها وبين كرات الدم البيضاء معارك . . والشيطان ليس مخلوقا من مادة الطين . . بل هو مخلوق من مادة اكثر شفافية . . وهو غاية في اللطف والدقة . . فكيف نستكثر أن يخترق الجلد ويجرى في الدم كها تجرى عشرات المواد الصلبة ونحن لا نحس بها .

نسأل الله ان يعصمنا من الزلل . . والا يجعل للشيطان على قلبنا من سبيل .



## الفهرست

| صفحة       | لفصل الأول                                                                                                     |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣          | ● من هو الشيطان                                                                                                |
| 1          | ● وصف الشيطان                                                                                                  |
| 11         | مرداية العميية                                                                                                 |
| 14         | 4 4 77 7                                                                                                       |
| 17         | • ٧ فضا لعنمه عا أخر                                                                                           |
| 19         | • سقط في الغواية                                                                                               |
|            | 2,32,82                                                                                                        |
|            | الفصل الثانى                                                                                                   |
| Y1         | • معصية الشيطان                                                                                                |
| T &        | ● الكبرياء لله وحده                                                                                            |
| YA         | والدنيا دل اختيار                                                                                              |
| <b>"1</b>  | • على أبواب المساجد                                                                                            |
| •          | الفصل الثالث                                                                                                   |
| <b>***</b> | • أدم والشيطان                                                                                                 |
| <b>{ •</b> | ● ليست جنة الخلد                                                                                               |
| £ £        | • امل مناهج السماء                                                                                             |
| ٤٨         | au anti Tita                                                                                                   |
| ٠١         | ● بداية المعطية المعطوب المعطوب المعطوب المعطوب عورة الانسان المعطوب المعطوب المعطوب المعطوب المعطوب المعطوب ا |
|            | الفصل الرابع                                                                                                   |
| · ·        | • معصية أدم ومعصية ابليس                                                                                       |
| 1.4        |                                                                                                                |

| ٦٤. | *************************************** | • صراع في الدنيا                                              |
|-----|-----------------------------------------|---------------------------------------------------------------|
|     | •                                       | النصل الفابس                                                  |
| ۷١  |                                         | ● مداخل الشيطان إلى الانسان                                   |
| ٧٥  |                                         | ● الفرق بين الوسوستين                                         |
| ٧٨  |                                         | ● البحث عن الضعف                                              |
| ۸۰  |                                         | ● الوسوسة في الصيلاة                                          |
| ٨٤  |                                         | ● تفوق عنصر الشيطان                                           |
| ۸٧  | *************************************** | ● التكامل وليس التكرار                                        |
|     |                                         | النصل السادس                                                  |
| 41  | -                                       | الشيطان وجنوده                                                |
| 41  | -                                       | الشيطان في بدر                                                |
| 47  |                                         | <ul> <li>الشيطان في بدر</li> <li>لا عقاب على القهر</li> </ul> |
| ١.  |                                         | ونصر الله رسله                                                |